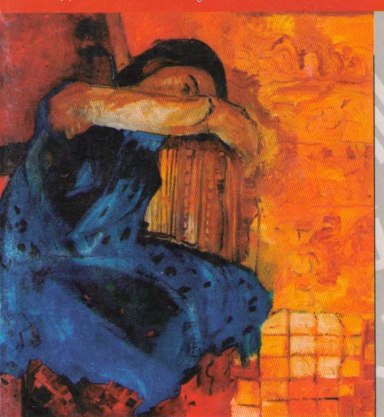
# ير م تعالية



المجلس الوطني للفافة والفنون والأداب

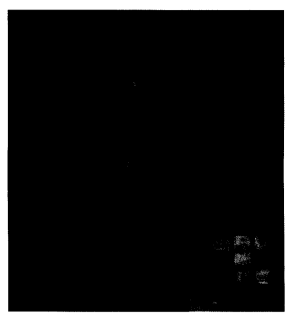
352



# مسرحية «آنتيجون»

تالیف: ب. بریشت ترجمه: د. مشهور مصطفی مراجعة: مصطفی بزون





الفنــانة : فاطمة المحيلان جرحاً ينزف رفضاً زيت على قماش ٦٩ × ٦٩ سم ٢٠٠٤



# مسرحية «آنتيجون»

تالیف: ب. بسریست ترجمه: د. مشهور مصطفی مراجعه: مصطفی بزون

### سعر النسخة

الكويت ودول الخليج **500** فلس الدول العربية الأخرى ما يعادل دولارا أمريكيا خارج الوطن العربي دولاران أمريكيان

# الاشتراكات

دولة الكويت 0 ا د.ك للأفراد St. \ 20 للمؤسسات دول الخليج 12 د.ك للأفراد 24 د.ك للمؤسسات الدول العرسة الأخرى 25 دولارا أمريكيا للأفراد 50 دولارا أمريكيا للمؤسسات خارج الوطن العربي 50 دولارا أمريكيا للأفراد 100 دولار أمريكي للمؤسسات

تسدد الاشتراكات مقدما بحوالة مصرفية باسم المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب وترسل على العنوان التالي:

السيد الأمين العام للمجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب ص. ب: **28623** – الصفاة – الرمز البريدي**13147** دولة الكويت

> ردمك : 2 - 154 - 0 - 99906 رقم الايداع : 2005/00002



# نمِدر كَلَ شَهْرَيِنَ مِنَ المِيلَسَ الوَطَنِيِّ لَلْتَقَافَةَ وَالْفَتُونَ وَالْأَدَانِ

المشرف العام: بدرسيد عبد الوهاب الرقاعي

# هيئة التحرير:

سليمان داوود الحزامي/الستشار
د. زييدة على أشكناني
د. سعاد عبدالوهاب عبد الرحمن
د. سليمان خالد الرباح
د. سليمان على الشطي
د. ليلى عشمان فضل

مديرة التحرير وسمية الولايتي

سكرتيرة التحرير لياء القبندي

التنضيد والإخراج والتنفيذ: وحدة الإنتاج في المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب

www.kuwaitculture.org

• مسرية « أنتيرون»

# العنوان الأصلي : ANTIGONE d'aprés Sophocle

Texte français de Maurice Regnaut (Nouvelle traduction)

عندار نشر

## L'ARCHE

Rue Bonaparte, au 86, Paris, 1962

الطبعة الأولى - الكويت المصلفي للثقافة والفضون والأداب ، 2005م إبداعات عالمية - العدد 352

صدر العدد الأول في أكتوبر ١٩٦٩م تحت اسم سلسلة من المسرم العالمي

أسسها أحمد مشاري العدواني

(199. - 1977)

## المقدمة

۱ – مسرحیة «آنتیجون»: من سوفوکلیس إلی برتولد بریشت مرورا بجان آنوی

عندما قمنا بترجمة مسرحية «آنتيجون» لبرتولد بريشت عن الفرنسية ، آثرنا الابتعاد عن الترجمة الحرفية لنصل إلى قعر المعاني الشاعرية فنترجم روحية النص لاسيما أن شاعرية المؤلف بريشت أضافت كثيرا إلى شاعرية سوفوكليس، مؤلفها الأساسي، في العصر اليوناني.

وفي عام ١٩٤٥ صاغ المؤلف والمخرج الشهير برتولد بريشت Brecht هذه المسرحية صياغة جديدة اعتماداً على ترجمة «هولدرلين» لها إلى اللغة الألمانية. والجدير ذكره أن ترجمات مسرحية آنتيجون إلى اللغات الأوروبية قد توالت ابتداءً من القرن السادس عشر، فقد قام روترو Rotrou بترجمتها إلى اللغة الفرنسية عام ١١٣٨، ثم ترجمها دو بالف Balf إلى الفرنسية أيضا في عام ١٥٧٠، وكذلك جارنييه Garnier في عام ١٥٨٠.

وإلى الإيطالية ترجمها الشاعر الإيطالي «أَلْمَاني Alamanni وإلى الإيطالي «أَلْمَاني المُعالِم التظهر في أوبراتوسكا opera tosca التي ألفها عام ١٥٣٢، أما الشاعر الإيطالي ألفييري Alfieri (١٧٤٩ - ١٨٠٣) فقد كتب أو نشر مأساة بعنوان «آنتيجون».

إن أول من تناول هذا الموضوع في الأدب اللاتيني هو إتيكوس Atticus ، ليأتي من بعده «سنكا» في مسرحيته «أهل طيبة» وغيرهما.

# «آنتيجونا» وسمة العصر

الملاحظة الأساسية التي لا بد من ذكرها أو التوقف عندها، هي التي تتعلق بالمتغيرات التي تلحق بالعمل الأدبي عندما يجري اقتباسه أو معاودة صياغته. وهذه المتغيرات قد أصابت مسرحية آنتيجون – سوفوكل، سواء عند برشت أو عند جان آنوي، لتعبر عن فلسفة مسرحية أو سياسية أو أخلاقية في كل عصر.

وعندما قام جان آنوي الفرنسي(۱) (۱۹۱۰ – ۱۹۸۷)

باستعادة مسرحية آنتيجون(۱) أو باستعادة هذا الموضوع،

تأليفاً، لجأ إلى تغيير في عدد الشخصيات لجهة الزيادة

والحذف، فبينما نجد الشخصيات عند سوفوكل هي:

آنتيجون وإيسمين وكريون وهايمون وتيريزياس وإيروديكا

والرسول والكورس ومنشد الكورس، نجد في المقابل عند

آنوي أن الكورس ومنشد الكورس قد استعيض عنهما

بالجوقة، وبدل الحارس الواحد هناك ثلاثة حراس (حارس

ا وحارس ٢ وحارس ٣) وجعل لآنتيجون مربية ول كريون

خادما أو تابعا.

هنا تبرز سمة العصر في الأثر الأدبي، وأخلاقيات القرنين الثامن عشر والتاسع عشر في أوروبا، وفي فرنسا تحديدا، لنجد الأسلوب المسرحي ينحو نحو الرومانسية في الحب وفي العلاقة مع الطبيعة. وها هي المربية تترجم من خلال حوارها مع آنتيجون حرص الملوك على تنشئة، آنتيجون وأختها

إيسمين. إنها مربية ساهرة على تنفيذ القانون الأخلاقي والسلوكي الذي يليق بالحاشية الملكية، بعد أن عادت آنتيجون من محاولة دفن جثة أخيها بولينيس فجرا:

«المربية: (لآنتيجونا) خرجت للقاء شخص، أليس كذلك؟ انكرى هذا إن استطعت.

آنتيجونا: نعم خرجت للقاء شخص.

المربية: حبيب؟

آنتيجونا: نعم يا مربيتي، نعم يا عزيزتي المسكينة، فأنا لدي حبيب.

المربية: (تنهض واقضة: تنفجر صارخة) آه، هذا رائع جدا، أليس كندلك؟ أنت، ابنة ملك، تجرين خارجة إلى لقاء العشاق. ونحن نكدح حتى تتهرأ عظامنا من أجلكن، ونحن نعمل عمل العبيد لننشئكن وتصبحن سيدات مهذبات! أنتن كلكن سواء. كلكن، حتى أنت التي لم تعتادي الوقوف أمام مرآة لتتبرجي، أو تلطخي فمك بالأحمر، أو تتزيني وتتلوي لتجعلى الفتيان يحملقون فيك...».

أما العلاقة مع الحراس فتبرز جلية لدى آنوي وهم يسوقون آنتيجونا إلى الطاغية كريون، بينما لا نجد مثيلها لدى سوفوكليس، حيث يكتفي هذا الأخير بما يسمى المحطة الغنائية الأولى التي ينشدها الكورس قبل دخول الحارس عند كريون وهو يسوق أمامه الأسيرة آنتيجونا:

«قائد الكورس: لكن أي عجيبة مروعة هذه: إني أتردد في تصديق هذا! لكن هل أستطيع أن أنكر – وأنا أعلم هذا جيداً – أن هذه هي آنتي جونا الشابة؟ آه! الابنة البائسة لأوديب البائس! كلا! لست أنت التي يسوقونك إلى هنا بوصفك عاصية لأوامر الملك؟ لست أنت التي فاجأوك في نوبة من الجنون؟».

في آنتيجونا / آنوي، نجد الأمر مختلفاً في علاقة الحراس بآنتيجونا، من خلال الحوار التالي:

«الحارس الأول: (يتغلب على خوفه) تعالي الآن يا آنسة، أفلتوها. سيأتي الرئيس إلى هنا بعد دقيقة وستخبرينه عن هذا كله. كل ما أعرفه هو أوامري... أنا لا أريد أن أعرف ما كنت تضعلينه هناك، فللناس دائما أعذار؛ ليس في إمكاني الإصغاء إليها. (إلى الحارسين) أمسكا بها وسأتأكد من أنها ستبقى فمها مغلقاً.

آنتيجونا: إنهما يؤلمانني. مُرهما أن يبعدا أيديهما القذرة عني.

الحارس الأول: أيدي قذرة، إيه؟ أقل ما يمكنك فعله هو أن تكوني مؤدبة يا آنسة.. انظري إلي: أنا مؤدب.

آنتيجونا: مُرهما أن يفلتاني، لن أهرب، أبي كان الملك أوديب، وأنا آنتيجونا،

الحارس الأول: ابنة الملك أوديب الصغيرة، حسناً، حسناً،

اسمعي يا آنسة، حراسة الليل لا تلتقط أبدا سيدة مهذبة، بل من تقول، يحسن أن تحذروا: فأنا أنام مع مفوض الشرطة (يضحك الحارسان).

آنتيجونا: لا أبالي إن أنا قُتلت، لكنني لا أريد أن يلمساني.

الحارس الأول: وماذا بشأن التراب والأرض وأمور كهذه؟ لم تخافي أن تلمسيها، أليس كذلك؟ «أيديهما القذرة»! ألقي نظرة على يديك أنت.

(تبتسم أنتيجونا بالرغم من نفسها حين تنظر إلى يديها وهما مصفدتان، إنهما قدرتان) لا بد أنك أضعت رقشك، أليس كذلك؟ عليك أن تهتمي بأظافر أصابعك في المرة التالية، هذا ما أراهن عليه! يا إلهي، لم أر أبدا أعصابا كتلك! أدير ظهري حوالي خمس دقائق... فإذا هي هناك، تنبش ببراثنها كضبعة، في وضح نور النهار! وخدشت وركلت حينما قبضت عليها! مباشرة إلى عيني اندفعت هي بأظافرها، وصرخت بشيء عنيف:

لم أنته بعد، دعني أنتهي!

الحارس الثاني: قبضت أنا على امرأة تافهة منذ بضعة أيام، في الساحة الرئيسية نفسها، ولقد كانت تافهة في مظهرها لحد كبير.

الحارس الأول: اسمع، ستنال مكافأة على هذا.

آنتيجونا: أود أن أجلس، إن سمحتم.

الحارس الأول: دعاها تجلس، لكن استمرا في الإمساك بها». أما بالنسبة إلى برتولد بريشت فقد أبقى على الحراس الثلاثة كما لدى آنوي، وأبقى على الحوار مع تغيير طفيف في بعض كلماته أو عباراته.

والمهم لدى بريشت وآنوي في جعل هذا المشهد ثابتا وضروريا، هو معرفة ما يمكن تصور حدوثه لدى القبض على آنتيجون، وتصوير سلوك الحرس الليلي وفكرتهم المسبقة عن فتاة يقبضون عليها ليلا، وطمعهم في المكافأة وفي الترقيات.

لكن المربية لا نجدها لدى بريشت كما لدى آنوى، وقد يكون من الممكن أن بريشت حرص في المسرحية على التركيز على كل ما هو أساسي في الصراع للوصول إلى الهدف الرئيسي منها، وهو سياسي بامتياز، لم يشأ بريشت أن يحول مسار الضعل الدرامي وتطعيمه بأشياء وأفعال وصور يعتبرها ثانوية، في الوقت الذي يعتبرها «آنوي» أساسية، والمهم لدى بريشت هو الخط الصاعد كي لا يحيد عن المشاهدة ويتشتت تركيزه فيضيع عن الحدث الأساسي: عصيان القرار ودفن الجثة ومجابهة كريون وموت آنتيغون وهيمون.

ونلاحظ أن بريشت قد استعاض عن كورس سوفوكليس ومنشده، وكذلك عن جوقة آنوي بمجلس الشيوخ أو الشيوخ، ونجد أن لهم حواراً فاعلاً في آنتيغون/بريشت، ومجمل القول أن هذا الأخير قد جعل من الحوار سبيلا لخدمة غرضه في

فترة الضاشية ومحاولة هتلر السيطرة على العالم آنذاك. وهذا الدافع في تناول هذا الموضوع (٣) نجد له الأسس نفسها عند آنوى، ومقاومة الاحتلال الألماني لفرنسا.

إن التغييرات التي طرأت على مسرحية آنتيجون/سوفوكل أمر طبيعي، فهاهما كل من إسخيلوس ويوريبيدس وقد عالجا بدوريهما هذا الموضوع مع بعض التغييرات، فالأول في مسرحيته «سبعة ضد طيبة» نشاهد أن ابنى أوديب: بولينيس والتلوكل قد قتل أحدهما الآخر. فأخذت جثتيهما أختاهما آنتيجونا وإيسمين إلى القبر. وكادت المسرحية تنتهي عند هذا الحد. لكن مناديا يجيء ويأمر باسم مجلس الشيوخ أن بولينيس (فولونية وس) قد تقرر حرمانه من المراسم الجنائزية لأنه حمل السلاح ضد وطنه طيبة. وهنا صمتت إنسمين، اما آنتيجونا فقد صاحت احتجاجا على هذا القرار الظالم وأعلنت عدم اذعانها له. ويقول الكاتب عبدالرحمن بدوي بهذا الخصوص: «... وبهذه النهاية المبتورة تنتهى مسرحية السبعة ضد طيبة، وهذا البتر هو نفسه الذي حدا ببعض المؤرخين للأدب إلى أن يضترضوا أن إسخيلوس لا بد أنه قد تناول موقف آنتيجونا هذا في مسرحية قائمة بذاتها، ضاعت كما ضاعت الغالبية العظمى من مسرحياته('').

ويضيف بدوي قائلا: «ويبدو مما بقي لنا من شذرات من مسرحية يوريبيدس بعنوان «آنتيجونا» أن ثمة «فوارق بارزة في معالجة الموضوع. ففي أهم الشذرات نجد أن آنتيجونا تقول مخاطبة كريون:

إن الموت ينهي كل جدال بيننا، وهل عند الفانين أمر أقوى من الموت؟

لو أنك ضربت بالسيف مرمر المقامر، فهل يحس هذا المرمر بما تصيبه به من جراح؟ وكيف لا يكون الموتى في مأمن من إهاناتك، وهم لا يحسون؟» (الشذرة رقم ١٦)(°).

ويبدو أن هناك فارقا آخر يميز سوفوكليس عن يوريبيدس لدى معالجتهما للموضوع وهو أن يوريبيدس يعزو إلى الحب الدور البارز في تصرفات هيمون، ذلك أن هيمون في مسرحية يوريبيدس – يقول مخاطبا أباه كريون:

«إنني أحببت، والحب يشوش عقل الإنسان» (الشذرة رقم ٧)(٢).

وإذا قارنا التغييرات التي تناولها الشاعر الإيطالي «ألفييري» بالنسبة إلى مسرحية آنتيجون فنجد الاختلاف واضحا بينه وبين سوف وكليس: «إن سوف وكليس لم يهتم بالأحداث، وإنما برسم طبائع الشخصيات والتوسع في المعاني الأخلاقية المستمدة من المواقف، أما «ألفييري» فقد اهتم بالأحداث ولم يتوقف عند تصور الأحوال النفسية للشخصيات، ثم إننا لا نجد عند ألفييري مكانة خاصة منسوبة إلى الأشخاص الثانويين: شيوخ مدينة طيبة،

والعرّاف تيرسياس والحرس... إلخ، حتى أن خشبة المسرح تكاد تكون خالية من الرجال في مسرحية «ألفييري»، بينما هي دائما عامرة عند سوفوكليس. ويقتصر المسرح عند ألفييري على الشخصيات الرئيسية: آنتيجونا وكريون، وهيمون، بل إنه استبعد إيسمين تماما من المسرحية....»(٧).

# ٢- الأسلوب الملحمي عند بريشت

يبقى الأمر عند بريشت أن مسرحية «آنتيجونا لا مجال فيها للثرثرة الأسلوبية. وهي لن تخرج عن مسألة «الطراز» الني أسسته في المسرح الملحمي والتغريب. إن مبدأ المسرح الملحمي كما بلوره بريشت عام ١٩٢٧ هو إهمال الدقائق المصغيرة في موقف من دون تطوير أو دراسة، وحرفية العرض تنبغي ضرورة بلورتها في أثناء التدريبات على الدراما الملحمية، وهذا ما يعطي للمخرج إمكان التجريب والاستنباط؛ بهدف استكشاف لغة مسرحية يسهل على المشاهد فهمها من خلال العناصر الحرفية المتجددة (أي المتكنيك هنا ليس بهدف الإبهار، بقدر ما هو ضرورة أملتها ظروف البحث الجاد على المخرج لاستكمال تصوره..."(^).

ثم إن فكرة المسرح الملحمي لم تنزل فجأة من السماء على رأس بريشت. فمنذ العام ١٩٢٠ عمد «بيكاتور» (بمساعدة رابطة المساهدين البروليتارية) إلى تحرير المسرح من الجمالية ومن السحر، إلى إحلال «البرهان» محل الصراخ

الذي يزهق الروح، وإلى إظهار العالم المعاصر كما يسير، وكان بيكاتور يستخدم، من دون تفريق، لفظتي «المسرح الملحمي» أو «المسرح السياسي». وكان الجوهري من وجهة النظر الشكلية، قطع الصلة بتقاليد المسرح الدرامي، أن يكون المسرح دقيقا وواضحا، وأن يشير إلى الأحداث والأسباب والعلاج(١).

ويقول دورت برنار (۱۰) عن ملحمية برتولد بريشت «إن الأسلوب الملحمي لديه يعتمد على هذه الحركة المزدوجة من الضياع والتحرر، من الإهمال والاختيار، من القبول والرفض، وما يسميه بريشت: أثر المسافة أو البعد ليس مجرد أسلوب من أساليب الإخراج أو مبدأ لا يدرك له شكل جديد، ولكنه الشرط نفسه لهذه الحركة المزدوجة، ولهذه الحركة من النقد الأساسي لفنه.

وإننا لنجد هذا البعد على جميع الصعد في مسرح بريشت: بعد بين التفاصيل الواقعية والتاريخ المرسوم، بين المشاهد نفسها لكل عمل أدبي، هذه المشاهد المتميزة بوضوح فيما بين الديكور والممثل، بين المشهد والمشاهد، بحيث يميز هذا الأخير الطابع العابر، الآني لطبيعة ما يعرض عليه، ويقر بهذه الطبيعة، كأنها حالة تاريخية معينة، للعالم وللناس...».

إن الآلية التي تعتمدها فلسفة برتولد بريشت، بالنسبة إلى النظرية الجدلية وإلى التاريخ، هي ذاتها التي تحكم فلسفة

المسرحية في الإحلال تدريجيا مكان مفهوم المسرح الملحمي مفهوم المسرح الجدلي أو مفهوم الجدل على المسرح. وهذا بالضبط ما أثر في التغيير في بنية نص مسرحية آنتيجون وحواراتها لتلائم الهدف، وتخدم هذا الفرق الذي يجده بريشت بحكم فلسفة النظرية الجدلية، بين الماضي والحاضر: «فإذا كشف لنا الماضي والعالم الحالي كما هو، فهو لم يعد يفعل ذلك من أجل أن نرفضهما جملة، وإنما كي ندركهما. إن تناقضهما الموضوعي لم يعد صادرا عن ضياعنا الذاتي فحسب، إنه منبع للتغيرات المستقبلية. لا شيء يوجد بذاته، فالتاريخ لا يتجمد أبدا على شكل مرعب. إن العالم منفتح، إن بين التاريخ والوهم تنتظم حركة دائمة ووفاق يرتسم»(۱۱).

٣- من هو برتولد بريشت؟ يقول جاك دي سوشيه في كتابه(١٢) عن بريشت ما يلى:

«أراد بريشت لنفسه أن يكون مؤلفا سياسيا، ولا نستطيع أن نلومه على ذلك، فهذا ما يصنع أهميته في المسرح المعاصر: وكما أن كلوديل قد غذى فنه بالكاثوليكية، فكذلك غذى بريشت فنه بالماركسية.

ويمكننا ألا نقبل بمواقفه السياسية الشخصية وأن نحب مسرحه، لأن فيه كمالا تقنيا يجرد المعارضة من سلاحها، أوليست الطبقة النبيلة في آخر القرن الثامن عشر هي التي نمّت مجد «بومارشيه» Beaumarchais.

ويجب ألا نعطي تصريحات بريشت النظرية أكثر مما تستحق. فقد ألح على انفصال المشاهد، على خطر الانفعال على المسرح، لقد ناضل ضد عرض طبيعة بشرية ثابتة، إن الحب والصداقة والخيبة والغضب مبثوثة في أعماله، لكنها ليست الموضوع الجوهري كما هي الحال عند شكسبير أو كلوديل.

ولقد خفض من شأن التأثير العاطفي ومن شأن المأساوية، لكن في عمله مشاهد مؤثرة في نهايات المسرحيات، على الأغلب، مثلا نهاية «حياة جاليليه».

لقد آثر الهجاء والمسرح النقدي على المأساة، ولنقل إنه كان موهوبا بعمق للمسرح الهزلي الهجائي، وإن الهجاء شعبي بصورة جوهرية، فهل هذا يعني أن المأساة يجب أن تحذف؟ وهل المسرح الانتقادي هو الشكل الممكن الوحيد للمسرح التقدمي؟

ثم أليس هناك سوى طريقة واحدة لتمثيل بريشت؟ لقد أظهرت أهمية «النموذج» (الطراز) الحالية على الأقل. ولا نستطيع إهماله بمقدار ما يطلعنا على ثورة شبيهة بثورة «كوبو». إن أعمال بريشت لم تعد ملكا لبريشت ويستطيع أخرون أن يكشفوا فيها عن جوانب جديدة متوافقة مع حساسية زمنهم. وقد حقق ذلك «جان فيلار» بنجاح في «الأم الشجاعة» وفي «أرتور وأدي».

إن بريشت هو بريشت. فهو ككل مؤلف عظيم، لا يمكن أن تكون له سلاسة عبقرية... تلك هي أسباب حضور هذا الرجل الذي منحنا قبل غيره، وعلى نحو واسع ومتعدد، رؤية واقعية للعالم، صافية وإنسانية «لأننا نريد – على حد قوله – أن نهيئ التربة للصداقة».

هو الذي وضع الجدلية في قلب غناء الأم الشجاعة، سواء أبكت ابنتها المبتة أم لا:

ارقدي يا حبيبتي

نامي يا كنزي

عند الجارة يرتفع الصراخ

وعندنا يشيع الدلال

الجميع يتسكعون في حمأة الطين

وأنت تمضين في الحرير

في ثوب ملاك

أعيد تفصيله من أجلك.

هنا ينتهي كلام دي سوشيه، ونضيف عليه أن النهايات المؤثرة في مسرحيات بريشت تعتبر نهاية آنتيجون من أقواها. تلك الضتاة الثائرة الغاضبة التي أنزلها كريون حية في البئر/القبر، ليجدها هيمون وقد شنقت نفسها، ثم لينتحر هو بعد ذلك تحت قدميها.

إن قصائد بريشت في معظم مسرحياته وأغانيه وأناشيده، والتي

هي في صلب تقنية المسرح الملحمي، تخفي وراءها مؤلفا شاعرا، وها هو يقول في قصيدة بعنوان عن المسكين ب. ب. ما يلي:

-1-

لقد جئت من الغابات السود أنا برتولد بريشت عندما أتت بي أمي إلى المدن كنت لا أزال في أحشائها جنينا وسيبقى برد الغابات في أعماقي حتى الموت -٢-

أنا في داري داخل المدينة المزفتة. وللحال مُنحت الأسرار الأخيرة من صحف وتبغ وكحول وكنت حذرا، كسولا ومع ذلك مسرورا

أنا مع الناس ودود، ألبس قبعة مستديرة وفقا لعاداتهم أقول: إنّ لهذه البهائم رائحة مستغربة، وأقول أيضا لا بأس في ذلك، أنا مثلهم.

- ٤ -

في الصباح، أجلس على كرسيي الهزاز بصحبة بعض النساء عند المساء، أجمع رجالا حولي نتبادل ألفاظ الظرفاء متطفلون يجلسون إلى مائدتي ويقولون: ستمضي الحال إلى أحسن. أما أنا فلا أسألهم أبدا: متى؟

-7-

عند الفجر، يتنفس الصنوبر في السماء الرمادية وفراخ العصافير تبدأ تصيء حينئذ في وسط المدينة، أشرب كأسي حتى الثمالة، وألقي بعقب سيجارتي، وأستسلم للنوم، قلقا.

-٧-

نحن العرق الأرعن، حبسنا أنفسنا في بيوت حسبناها لا تهدم

(وهكذا شيدنا الأبنية العالية في جزيرة «مانهاتن» ونصبنا الهوائيات الدقيقة التي تتحاور عبر الأطلنطي).

-۸-

في هذه المدن، ستبقى الريح التي تجتاحها! المنزل يجعل الآكل فيه فرحا، وهذا يبغي التهام كل شيء

ويوم تتزلزل فيه الأرض أملي كبير في ألا أهجر فتياتي وألا أجد فيهن مرارة أنا برتولد بريشت، الذي فشل في المدن الأسفلتية جئت من الغابات السود، تحملني أمي، جنينا.

المترجم

# الهوامش

- (١) ولد جان آنوي عام ١٩٩٠ في مدينة بوردو الفرنسية. وفي عام ١٩٢٨ حضر مسرحية سبجفرد لجان جيرودو فأحدثت لديه صدمة دفعته إلى الكتابة المسرحية.
- ولقد ألف عدة مسرحيات حتى ربا عددها على الثلاثين أدرجها تحت عناوين: مسرحيات سوداء، مسرحيات وردية، مسرحيات سوداء جديدة، مسرحيات لامعة، مسرحيات الحرير، مسرحيات رمزية، مسرحيات لامعة جديدة.
- (٢) نشرت عام ١٩٦٤: مطبعة Methuen & coltd. تمت ترجمتها عن الإنجليزية بواسطة: Lewis Galantiere
- (٣) عرضت مسرحية آنتيجونا لجان آنوي عام ١٩٤٢ في باريس، حينما كانت فرنسا جزءا من أوروبا هتلر، وكان الطغاة وجنود العاصفة خلفية الحياة اليومية فيها. وقد وضعت على أساس مسرحية آنتيجونا سوفوكليس التي عرضت أول مرة في آثينا في القرن الخامس ق.م. لكن موضوعها كان مناسبا لفترة الاحتلال هذه، ففي ترديد آنتيجونا لكلمة: «لا» المتكررة، وهي توجهها إلى كريون، رأى الجمهور الفرنسي مقاومته للاحتلال الألماني، بينما سمح الألمان للمسرحية في أن تعرض لأنهم وجدوا فيها أن تعجج كريون في الدفاع عن الدكتاتورية مقنعة (انظر ترجمة سمير نصار، آنتيجونا، آنوي، عمّان، ١٩٩٥). أما سوفوكليس اليوناني والمؤلف الأساسي لهذه المسرحية فقد كوفئ على مسرحيته بأن عين من قبل أهل أثينا قائدا حربيا. لأنهم وجدوا فيها النموذج الأعلى للتعريف الذي وصفه أرسطو للمأساة حيث قال: «المأساة هي محاكاة فعل ذي طابع سام وكامل…» ونجد ترجمة هذا القول في المسرحية عند قيام قنيجونا بدفن أخيها بولينيس، على الرغم من قرار كريون بعدم دفنه، لأنه خان وطنه في نظره، وفعل آنتيجون يعبر عن وفاء المرء لأهله، خصوصا أن الجاني ليس الإنسان الفرد بقدر ما هو المصير القاسي.
- (٤) تراجيديات سوفوكليس، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٩٦، ترجمة د. عبدالرحمن بدوي، ص١٥٥.
  - (٥) المصدر أعلاه، ص ١٥٥.
  - (٦) د . بدوي، عبدالرحمن، م ،س، ص١٥٥ .
    - (٧) المرجع أعلاه، ص١٥٧.
- (٨) صديق، د. محمد، النظرية الملحمية في مسرح بريشت، دار الثقافة الجديدة، شارع صبري أبوعلم، طبعة أولى، ١٩٩٢.
- (٩) دي سوشيه، جاك، برتولد بريشت، ت: صياح الجهيّم، وزارة الثقافة سورية، دمشق ١٩٩٣، ص٢٣.
- (۱۰) دورت برنار، قراءة بريشت، ت: جورج الصانع وماري سمعان، منشورات وزارة الثقافة السورية، دمشق ۱۹۷۷، سلسلة دراسات نقدية عالمية (۲۲)، ص۱۸۰ و ۱۸۱.
  - (۱۱) دورت برنار، قراءة بریشت، م. ص ۲۰۹.
    - (۱۲) مرجع سابق، ص ۱۲۳– ۱۲۹.



# تسلسل تاریخی عن بریشت

وإزاء السؤال الدائم: من برتولد بريشت؟ قد ارتأينا أن نضع بين يدي القارئ العزيز فيما يلي تسلسلا تاريخيا لحياته وأعماله منذ ولادته في العام ١٩٥٦، بحسب ما أوردها «دورت» في كتابه: «قراءة بريشت»:

۱۰:۱۸۹۸ فبراير: ولادة برتولد بريشت (أوجين برتولد بريشت (Augsbourg)، في مدينة أوجسبورج (Augsbourg) من برتولد فريدريك بريشت الذي كان مديرا لمعمل الورق، وصوفي بريشت المولودة في بريتسنج (Brezing) وهي تعود في أصلها إلى منطقة الغابة السوداء. La Forêt - Noire.

۱۹۰۶ - ۱۹۰۸: بریشت یختلف إلى المدرسة الابتدائیة، فولکسکوله (Volksschule).

۱۹۰۸: أصبح تلميذا في ثانوية أوجسبورج (Realgymnasium) حتى عام ١٩١٦.

1917 - 1918: ينشر نصوصه الأولى «قصائد وقصص» في مجلة الثانوية (Die Ernte) وفي مجلة أخبار أوجسبورج -(Les Augs) bourge Neuesten Nachricten) باسم مستعار هو برتولد أوجين تحت عنوان: أفكار حول عصرنا، والأسطورة الحديثة.

۱۹۱۷: نال بريشت الشهادة الثانوية وانتسب إلى كلية الفلسفة «قسم الآداب» في جامعة لويس مكسيميليان في ميونخ. ولكنه تبع بخاصة الحلقة الدراسية التي نظمها أرتور كيتشر -Arthur Kuts). (Wedekind).

1918: دراسات في الطب. ينظم بريشت تكريما لفرنك فيدكيند الذي وافته المنية في ٩ مارس، أمسية في أحد «أقبية» ميونخ وينشر مقالا في مجلة أخبار أوجسبورج، خدم أثناء التعبئة (في أكتوبر) ممرضا في مشفى أوجسبورج، كتب «أسطورة الجندي الميت»، والنص الأول لمسرحية بعل (١٩٢٠)، ولا شك في أنه كان عضوا في مجالس العمال والجنود في مدينة أوجسبورج.

١٩١٩: يعود بريشت إلى ميونخ مع نهار، ويكون صداقة مع ليون فيشت فانجر. سار في صفوف الحركة السبارتكية في ميونخ أوجسبورج، وساعد بعض الثوار دون أن يكون له دور فعال. وكان يخالط الأوساط الأدبية والفنية في ميونخ ويعمل مع كارل فالنتين، الممثل الهزلي الشعبي البافاري، في أموز، ولد له ابن من باولا بانهولتسر (Paula Banholzer) سماه فرانك. كانت له زاوية يكتب فيها عن المسرح في جريدة فولكسفيل (Volkswille) الصادرة في مدينة أوجسبورج، وهي جريدة اشتراكية أصبحت فيما بعد شيوعية، وذلك حتى عام ١٩٢٠ «سبارتاكوس» كانت النص الأول شيرحية طبول في الليل (١٩٢٠)، وهي مسرحية في فصل واحد السرحية طبول في الليل (١٩٢٠)، وهي مسرحية في فصل واحد (كتبت بتأثير من كارل فالنتين ومن أجله)، العرس عند البورجوازيين الصغار، نور في الظلمات (Lux in tenebris)، المتسول أو الكلب الميت، التعويذة، الربح الوافر.

19۲۰: رحلة إلى برلين. الأول من مايو: وفاة والدة بريشت. يقيم نهائيا في ميونخ، صداقة مع كارل فالنتين، وأريك أنجل، وكارولا نهلر وغيرهم.

١٩٢١: رحلة إلى برلين، وإقامة صداقة مع أرنولد برونين، يؤلف

بريشت العديد من القصص لمجلات دورية، مسرحية «في غابة المدن ١٩٢٢».

١٩٢٢: إقامة في المستشفى نتيجة «سوء التغذية» بريشت يعمل في ملهى، المسرح الوحشي (die wild buhne)، لترود هيستربيرج (de TrudeHesterberg).

- محاولة فاشلة لإخراج مسرحية «قاتل أبيه» لأرنولد برونين. لقاء مع الناقد المسرحي هربرت إيهيرنج (Herbert Ihering). بريشت يصبح «كاتبا مسرحيا» في مسرح ميونخ، حيث يؤلف مسرحية «طبول في الليل».

- يتلقى جائزة كلايست (Kleist).

نوفمبر: يتزوج ماريان تسوف. ديسمبر: جرى عرض مسرحية طبول في الليل على المسرح الألماني في برلين.

في أبريل يكتب داخل القطار الذي يقله من برلين إلى ميونخ قصيدة «عن المسكين ب. ب» ويشتغل بجزء من مسرحية هانيبال. ١٩٢٣: مارس: ولادة آن (Hanne) ابنة بريشت من ماريان تسوف.

مايو: إخراج مسرحية «في غابة المدن» على المسرح الرئاسي في ميونخ (Residenz theater de Munich). لقاء مع هيلين فايجل. يبني صداقة مع برنار رايش وزوجته آسيا لازيس. يعمل بريشت على تعديل مسرحية جوستا بيرلينج.

عند محاولة الانقلاب الفاشلة التي قام بها «هتلر» و«ليد ندروف»، في ميونخ، في نوفمبر، كان اسم بريشت وكذلك ليون فوشتفانجر واردا على لائحة الأشخاص المطلوب إيقافهم في حال نجاح الانقلاب.

ديسمبر: عرض مسرحية بعل Baal في لايبزيج.

تعديل لمسرحية إدوارد الثاني عن الكاتب مارلوف، بالتعاون مع فوشتفانجر.

۱۹۲٤: مارس: عرض للمسرحية المعدلة (إدوارد الثاني)، أخرجها بريشت على مسرح ميونخ Kammerspiele de Munich. يقيم بريشت على مسرح ميث يصبح «كاتبا مسرحيا» مع كارل زوكماير، لدى مسرح رايناردت الألماني، حتى عام ١٩٦٢.

أكتوبر: عرض مسرحية «في غابة المدن»، من إخراج أريك أنجل على المسرح الألماني. يقدم يورجن فيلنج مسرحية إدوارد الثاني على شتانسياتر «المسرح الشعبي».

نوفمبر: ولادة استفان من بريشت وهيلين فايجل.

عمل دؤوب في جالجي التي أعطاها عنوان «رجل لرجل» (١٩٢٥). ١٩٢٥: ينشغل بريشت بتعديل مسرحية غادة الكاميليا التي سيخرجها برنارد رايش وتمثلها إليزابيت برجنر. يشترك مع عدة حرائد، بخاصة جريدة (die Vossische Zeitung)، والجريدة اليومية (das tagebuch) وجريدة عالم المسرح (der Berliner Borsen Courier) حيث ينشر وجريدة اقتصادية (der Berliner Borsen Courier) حيث ينشر قصائد وقصصا. يكتب سيرة حياة الملاكم بول سامسون – كورنر. صداقة مع بيسكاتور وجون هارتفيلد وجورج جروسنر. إنشاء «فرقة ١٩٢٥» من قبل كتاب شباب من بينهم بريشت، وبيشر ودوبلين وتوشولسكي وغيرهم.

(Lebenslauf des فبراير: عُرض نص جديد لمسرحية بعل ١٩٢٦: فبراير: عُرض نص جديد لمسرحية بعل الرجل» على مسسرح Mannes Baal)

الشباب الألماني من إخراج بريشت. اتخاذ موقف مؤيد «للمسرح الملحمي».

سبتمبر: عرض مسرحية «رجل لرجل»في دار مشتات.

ديسمبر: مسرحية العرس تعرض للمرة الأولى في فرانكفورت.

نشر كتاب «المواعظ Taschenpostille» في طبعة خاصة عند جوستاف كيبنهور.

۱۹۲۷: طبعة جديدة للكتاب نفسه تحت عنوان عظات منزلية (Hauspostille) عمل بريشت عندما كان عضوا في الهيئة التحكيمية لجائزة الشعر للمجلة الدورية «عالم الآداب» (die Literarische)، على منح الجائزة لقصيدة كتبها متسابق دراجات، لم يكن مشتركا في مسابقة الشعر.

مارس: إذاعة للمرة الثانية لمسرحية «رجل لرجل» من راديو برلين (مع هيلين فايجل).

تعرف بريشت على العالم الاجتماعي فريتس ستيرنبرج، وعمل مع بيسكاتور، بخاصة في مسرحية شويك (Schweyk). بدأ بالتعاون مع كورت فيل.

وقدم عرضا لمسرحية ماهاجوني الصغير في شهر يوليو ضمن مهرجان الموسيقى المعاصرة في مدينة بادن – بادن. ومن أوجسبورج طلب من هيلين فايجل أن ترسل له من برلين «كل ما يمكن إرساله من الأدب الماركسي»، وبخاصة الكراسات الحديثة عن تاريخ الثورة. يقدم بريشت من إذاعة برلين برنامجا عن مسرحية ماكبث لشكسبير.الطلاق بين بريشت وماريان تسوف.

العمل في مسرحية فاتسر وجوجلايشهاكر التي أعلن عنها بيسكاتور، للموسم القادم، وذلك على مسرح بيسكاتور.

١٩٢٨: ديسمبر: قدم مسرحية «رجل لرجل» على المسرح الشعبي البرليني بالاشتراك مع هنريك جورج وهيلين فايجل، أخرجها أريك أنجل.

إقامة بريشت وفايجل، وكورت فايل ولوت لينيا في منطقة الفاندو في فرنسا (Lavandou).

في ٣١ أغسطس: عرضت أوبرا القروش الأربعة، L'opera de في برلين -Chiffbauer على مسرح شيفبا ويردام في برلين -Schiffbauer) (amm theater de Berlin) وقد وضع هذا المسرح تحت تصرف بريشت وأصدقائه. كتب مسرحية «عظمة مدينة ماهاجوني وانحطاطها» في عام ١٩٢٩، ثم «طيران ليندبيرس».

۱۰:۱۹۲۹ أبريل: زواج بريشت من هيلين فايجل. في مايو تعرف على ولتر بنجامين.

في يوليو، عرضت مسرحيتا: «طيران ليندبيرس» وأهمية التفاهم، مع موسيقى من تأليف كورت فابل وبول هيند سميث، في مهرجان الموسيقى العصرية في بادن - بادن.

أغسطس: عرض مسرحية: النهاية السعيدة (لدروثي لان، وإلياس اليزابيث هاوبتمان مع قصائد بريشت)، على مسرح شيفباويردام. يعمل بريشت بالتعاون مع اليزالبيث هاوبتمان، على كتابة مسرحيات عديدة (لم تنته)، وهي: فاتسر، لا شيء يأتي من العدم، تجارة الخبز، وغيرها.

١٩٣٠: مارس: عرض مسرحية «عظمة ماهاجوني وانحطاطها»

في لايبزيج. شرع بإنشاء مجلة مع وولتر بنجامين وفون برينتانو وإيهرينج حملت عنوان «أزمات ونقد». ظهور المحاولتين الأولى والثانية عن دار نشر جوستاف كيبنهير. إقامة بريشت في لافاندو بعد معالجة في إحدى مصحات منطقة ميونخ.

يونيو: العرض الأول لمسرحية «القائل نعم» (Der Jasager) في المعهد المركزى للتعليم والتربية في برلين.

إصدار جديد لمسرحية القائل نعم. وتأليف «القائل لا» -Der Nein) sager)

أكتوبر: ولادة بربارة، من بريشت وميلين فايجل.

ديسمبر: عرض لمسرحية «القرار» La decision، على مسرح جروش شاوبيلهاوس في برلين مع فايجل وجراناش وبوش. قضية أوبيرا القروش الأربعة.

القاعدة والاستثناء: قديسة المسالخ جان (١٩٣٢) والعديد من النصوص النظرية.

١٩٣١: يناير: عمل بريشت في مسرحية العلم الأحمر die Rote) (Fahne): المقتبسة عن هاملت ليقدمها من راديو برلين.

فبراير: (إصدار جديد) لمسرحية «رجل لرجل» وعرضها على مسرح الدولة في برلين من إخراج بريشت مع هيلين فايجل وبيترلور، صداقة مع الكاتب السوفييتي سيرجي ترتياكوف، الذي أقام مدة طويلة في برلين.

عرض لفيلم البابا (بابست Pabst)، أوبرا القروش الأربعة -L'op عرض لفيلم البابا (بابست Pabst)، وبرا القروش الأربعة كان era de quatre sous) قد نشر السيناريو الأصلى تحت عنوان الورم -die Beule La Tu)

(meur في الكراس الثالث الخاص بالمحاولات الأدبية، إقامة جديدة في لافاندرو مع بعض الأصدقاء بينهم وولتر بنجامين.

ديسمبر: عرض لمسرحية «عظمة مدينة ماهاجوني وانحطاطها» (grandeur et Decadence de la ville de Mahagonny) على مسرح كورفير شتندام، في برلين (إخراج بريشت ونيهر). وقدم الأم عن «جوركي» بالاشتراك مع هانس إيسلر وجينتر فايسنبورن.

۱۹۳۲: يناير: عرض لمسرحية «الأم» في برلين (على مسرح «فالنر» عروض مغلقة)، ثم «كوميديانهاوس» (على مسرح شيفبا ويردام)، أخرجها بريشت مع فايجل وبوش وغيرهما. صداقة بين بريشت ومارجريت ستيفين.

أبريل: إذاعة من راديو برلين لمسرحية «قديسة المسالخ جان» مع كارولا نيهر. الفيلم الذي أنتجه سلاتان دوروف Kuhle Wampe في الفترة (ما بين أغسطس ١٩٣١ وفبراير ١٩٣٢)، منعت عرضه لجنة مراقبة الأفلام. ولكن في مايو بعد عرض الفيلم للمرة الثالثة على اللجنة، سمح بعرض نسخة معدلة في سينما أتريوم (Atrium).

رحلة إلى موسكو لعرض سوفييتي أول للفيلم نفسه. بريشت ودبلين يداومان على حلقة كارل كورش (من نوفمبر ١٩٣٢ إلى فبراير ١٩٣٣) عن الماركسية على طريقة كارل ماركس وشول عن برلين نيوكلين. رؤوس دائرية ورؤوس مدببة (١٩٣٤)، الجنود الثلاثة، كتاب للأطفال، ورسوم جورج جروس.

۱۹۳۳: يناير: عرض لمسرحية القرار (La Decision) في أرفورت Erfur، قاطعتها الشرطة، وبدأت الملاحقة بتهمة الخيانة العظمى.

رفضت سلطات دارمشتات Darmstadt أن تسجل مسرحية «قديسة المسالخ جان» في قائمة الأعمال المسرحية.

۲۸ فبراير: في اليوم التالي من حريق الريخشتاغ (المجلس التشريعي الألماني). رحيل بريشت وعائلته إلى المنفى (بعد أن أجريت له عملية قبل ذلك بقليل): براغ، فيينا، ثم زيوريخ. إقامة في كارونا، في التيسين (سويسرا).

١٠ مايو: أحرق النازيون كتب بريشت.

يونيو: عرض لمسرحية الخطايا الرئيسية السبعة للبورجوازيين الصغار، موسيقى كورت فايل، على مسرح شان إليزيه في باريس، لحن إيقاعها، ووقع رقصاتها جورج بالانشين.

يغادر بريشت سويسرا متوجها إلى الدنمارك عن طريق باريس.

يقيم في منزل كارين ميكايليس، في تورو، ثم يقيم في سكوفسبوستراند، سفيندبورج، جزيرة فيوني (Fionie). يلتقي مع الممثلة الدانماركية روث بيرلو.

رواية القروش الأربعة (١٩٣٤).

197٤: يتعاون بريشت مع العديد من المجلات الدورية الألمانية التي نشرها بعض المنفيين: مجلة (die Sammlung) المجموعة، (في أمستردام)، ومجلة المسرح الحديث (في براغ) Neue Deutshe Blatter وصحيفة ألمانيا الحديثة (Prague) (في براغ) ومحلة (الأزمنة) في باريس (Prague) وغيرها.

- زيارة وولتر بنجامين في سكوفسبوستراند. رحلة إلى لندن، حيث التقى مع كارل كورش وهانس إيسلر. ظهرت رواية القروش

الأربعة في أمستردام، (وأغاني وقصائد، وأماشيد للكورال، بالتعاون مع هانس إيسكر)، في منشورات «الهوراسيون والكورياسيون» Les Horaces et les Curiaces.

1970: رحلة إلى موسكو. بريشت يجرد من الجنسية الألمانية. في يونيو يشارك في مؤتمر الكتاب الذي أقيم في باريس. عرض لمسرحية «الأم» من قبل روث بيرلو وبعض الكوميديين العمال في كوبنهاجن. إقامة في نيويورك (حتى فبراير ١٩٣٦)، برفقة هانس إيسلر، بمناسبة إخراج مسرحية الأم على مسرح الذخائر المدنية. ألف مسرحية (الخوف الشديد للرايخ الثالث وبؤسه) عام ألف معوبات خمس لكتابة الحقيقة.

1971: عودة إلى سكوفسبوستراند، حيث يقيم أيضا كارل كوشي. وولتر بنجامين يزوره في أغسطس. ظهور مجلة «الكلمة» Das Wort في موسكو، ينشرها بريشت وفيلي بريدل وليون فوشت جانجر: وهي تعارض مجلة الأدب الدولي التي يديرها جوهانس بيشر، وجورج لوكاكس التي تنشر أيضا في موسكو.

أكتوبر: عرض لمسرحية «رؤوس مدورة ورؤوس مدبية» باللغة الدنماركية في كوبنهاجن. عرض لمسرحية: الخطايا الرئيسية السبع للبورجوازيين الصغار في كوبنهاجن، تم منعها من قبل الملك.

نصوص نظرية عن السرح.

١٩٣٧: مشروع لإقامة «شركة ديدرو». بريشت في باريس من أجل مؤتمر الكتاب الدولي (الموضوع: حرب إسبانيا). في باريس، وفي شهر أكتوبر، عرض لمسرحية بنادق الأم كارار، مع هيلين فايجل.

بريشت يعمل في كتابة توي - رومان ومي - تي (وهي روايات لم تكتمل).

١٩٣٨: هيلين فايجل تمثل في فبراير مسرحية «بنادق الأم كارار» في كوبنهاجن: وفي مايو، في باريس، ثماني لوحات عن الخوف الشديد للرايخ الثالث وبؤسه، بعنوان ٩٩٪. صداقة مع مارتين أندرسون – نكسو. إقامة طويلة لوولتر بنجامين في سكوفسبوستراند (بين شهري يوليو وأكتوبر). مناقشة أدبية عن الواقعية مع الكاتب لوكاكس. الطبعة الأولى لحياة جاليليه: (الأرض تدور). عمل في رواية «أعمال السيد يوليوس قيصر». نشر الجزأين الأول والثاني من أعمال بريشت الكاملة، المطبوعين في براغ، في دار النشر «ماليك» Malik.

۱۹۳۹: أبريل: إزاء التهديد الذي مارسته ألمانيا على الدنمارك، أقام بريشت في السويد حيث بقي عاما واحدا (حتى أبريل ١٩٤٠) في جزيرة صغيرة هي ليدينجو Lidingo، بالقرب من ستوكهولم، في مايو وفاة والد بريشت في دارمشتات. صداقة وتعاون بين بريشت والرسام هانس تومبرك، بريشت يهتم بمجموعة من الكوميديين العمال والطلاب في السويد.

نصوص نظرية، وبخاصة «شراء النحاس»، قضية لوكولوس، الأم كوراج (الشجاعة) وأولادها، قصائد سفند بورج.

۱۹٤٠: أبريل: أمام غزو الدنمارك والنرويج من قبل قوات هتلر، ترك بريشت السويد وانتقل إلى فنلندا. أقام فيها وأصبح ضيف الشاعرة فيوليجوكي.

نصوص نظرية؛ المعلم بونتيلا وخادمه ماتى، حوارات المنفيين.

1981: مايو – يونيو: عند مغادرته فنلندا، مر بريشت بالاتحاد السوڤييتي. ومن موسكو، وصل إلى فلاديفوستوك بواسطة القطار العابر لسيبيريا. موت مارجريت ستيفن في موسكو، في يونيو ركب البحر على ظهر سفينة سويدية، ووصل إلى سان بيدرو في كاليفورنيا. وأقام في سانتا مونيكا بالقرب من هوليوود، حيث التقى ثانية ألفرد دوبلين، وليون فوشتفانجر، وبيترلور، وفريتس كورنتر، وفريتس لانج، وهانس إيسلر، وبول ديسو، وأودن، وإيشروود، وهاينزل مان، وليونارد فرانك، وفرديناند بروكنر...

الصعود الصامد لأرتورو Ui؛ رؤى سيمون ماشار، بالتعان مع فوشتفانجر (١٩٤٣).

۱۹ أبريل: عرض لمسرحية الأم كوراج على مسرح «شاوبيلهاوس» زيورخ. من إخراج ليوبولد لينبترج، مع تيريز جيهزي.

1967: لقاء مع أدورنو وشوان بيرج. أعمال سينمائية مختلفة، وبخاصة مع فريتزلانج (الجلادون يموتون أيضا). عرض لمسرحية (الخوف الشديد للرايخ الشالث وبؤسه)، باللغة الألمانية في نيويورك من إخراج برتولد فييرتل. اللقاء الأول مع إريك بنتلي.

١٩٤٣: بريشت يقيم في نيويورك حيث يلتقي ثانية بيسكاتور، والعديد من المهاجرين الألمان.

ظهور الترجمة الإنجليزية لرواية القروش الأربعة في نيويورك من قبل إيشروود وأودن.

بريشت يعدل رواية «دوقة أمالفي» لمؤلفها فييستر بالتعاون مع رهايز، وف. م. هودن، وذلك من أجل إليزابيث بيرجنز. إقامة

جديدة في نيويورك عند روث بيرلو (من نوفمبر ١٩٤٣ حتى مارس ١٩٤٤). موت ابنه البكر فرانك، الذي سقط على الجبهة الروسية، وهو جندى في الجيش الألماني.

مسرحية «شويك في الحرب العالمية الثانية» (كتب الدور من أجل' بيترلور). شرع إريك بينتلي في ترجمة آثار بريشت المسرحية وحاول أن يعرِّف به في الولايات المتحدة.

٤ فبراير: عرض لمسرحية «النفس الطيبة لسي – تشوان» على مسرح «شاوبيلهاوس» زيورخ، (من إخراج ليونارد ستيكل). في التاسع من سبتمبر، على المسرح نفسه، وعرض حياة جاليليه، أخرجها ستيكل أيضا ولعب الدور الرئيسي فيها.

1988: كتابة مسرحية دائرة الطباشير القوقازية (1980). يفكر بريشت أيضا في أن يؤلف كتابا عن «حياة كونفوشيوس» وآخر عن حياة روز لوكسمبورج وموتها، وغيرهما. لقاءات مع شارل لوجتون (وبداية العمل عن جاليليه). بريشت يشارك أيضا في وضع السيناريو لبعض الأفلام.

۱۹٤٥: بالتعاون مع شارل لوجتون يكتب بريشت النسخة الثانية (الأميركية) جاليلو، من حياة جاليليه. لوجتون يقرأها على بريشت وأصدقائه في شهر ديسمبر.

يونيو: تعرض باللغة الإنجليزية مسرحية «الخوف الشديد للرايخ الثالث وبؤسه» تحت عنوان «الحياة الخاصة للعرق السيد» في نيويورك مع ألبير والس باسرمان.

بريشت يكتب البيان الشيوعي لماركس وإنجلز بصيغة شعرية.

١٩٤٦: رحلات متعددة إلى نيويورك. عرض لمسرحية دوقة أمالفي

«المعدلة مع إليزابيث بيرجز» في بوسطن ونيويورك.

۱۹٤۷: يشاهد بريشت فيلم شابلن «السيد فيردو» ويعجب به مشروع فيلم من أجل ليفيس ميلستون عن قصص هوفمان، وأوبرا أوفنباخ.

٣١ يوليو: العرض الأول لمسرحية جاليليو باللغة الإنجليزية، في لوس أنجلوس على مسرح كورنيه، مع شارل لوجتون بإخراج جوزيف لوزي.

سبتمبر: قدم العرض على مسرح ماكسين إليوت في نيويورك. في نهاية أكتوبر مَثُل بريشت أمام لجنة النشاطات المناوئة لأميركا، في واشنطن. وبعدها فورا، غادر الولايات المتحدة، وفي نوفمبر أقام في سويسرا. بين شهري نوفمبر وديسمبر، يعمل بريشت على تعديل الترجمة الألمانية لمسرحية «آنتيجونا» لسوفوكليس التي نقلها هولدرلين.

١٩٤٨: بريشت يسكن بالقرب من زيورخ. ويقيم صداقة مع ماكس فريش؛ يلتقي منتر فايزنبورن.

٣٠ ديسمبر: عرض لسبعة مشاهد من مسرحية «الخوف الكبير للرايخ الثالث وبؤسه» في برلين على المسرح الألماني بإدارة فولفجانج لاتجوف. في ١٥ فبراير، عرضت في شور - سويسرا «آنتي جونا» عن سوف وكليس - هولد رلين - بريشت، من إخراج بريشت ونهر، مع هيلين فايجل التي قامت بالدور الرئيسي.

٤ مايو: عرضت في نورتفيلد (منيزوتا) مسرحية دائرة الطباشير القوقازية باللغة الإنجليزية. وفي الخامس من يونيو تم العرض الأول لمسرحية المعلم بونتيلا وخادمه ماتي، علي مسرح

«شوبيلهاوس – زيورخ، أخرجها كورت هيرشفيلد وبريشت. مشروع لإقامة بريشت في سالزبورج. رفض الحلفاء أن يعطوا بريشت إجازة مرور عبر ألمانيا إلى برلين. وبواسطة جواز سفر تشيكي، دخل بريشت إلى براغ، ومن ثم إلى برلين الشرقية التي استقر فيها في شهر اكتوبر. دعاه المسرح الألماني إلى إخراج مسرحية «الأم كوراج» بالاشتراك مع أريك إنجل. ظهور ديوان «تواريخ التقويم» (Histoires de Calendrier). بريشت يؤلف الأورجانون الصغير للمسرح.

۱۱:۱۹٤۹: ۱۱ ديسمبر: عرض لمسرحية «الأم كوراج» على المسرح الألماني. أخرجها بريشت وإنجل مع هيلين فايجل. إقامة جديدة لبريشت في زيورخ (فبراير-مايو). تتبع المساعي فيما يتعلق بإقامة بريشت المحتملة في سالزبورج. في سبتمبر، يعود إلى برلين Berliner Ensemble.

۱۲ ديسمبر: العرض الأول من قبل فرقة برلين، للمعلم بونتيلا وخادمه ماتي، أخرجها بريشت وإنجل مع تسكيل وجيشونك على المسرح الألماني. بريشت يؤلف: يوميات البلدية، اعتمادا على «هزيمة نوردال جريج».

تظهر مجموعة المحاولات الأدبية (Versche) للمرة الثانية من دار النشر «سيركامب» Suhrkamp نشر كتاب «الأورجانون الصغير» ومسرحية دائرة الطباشير القوقازية في مجلة: المضمون والشكل (Sinn und Form).

١٩٥٠: رغب بريشت في أن يعود بيتر لور من أميركا ويعرض عليه أن يلعب دور هاملت في فرقة برلين. بريشت يحصل على الجنسية النمساوية.

١٥ أبريل: عرض لمسرحية «الأستاذ» (Precepteur) للكاتب لانز التي عدلها بريشت، وأخرجها بنفسه على المسرح الألماني.

٨ أكتوبر: العرض الأول لمسرحية الأم كوراج (Mêre Courage) على مسرح ميونخ، أخرجها بريشت أيضا مع تيريز جيهزي. بريشت يصبح عضوا في أكاديمية الفنون في برلين، ويستأجر منزلا في بوكوف.

مراثي بوكوف (Elegies de Buckow) بريشت ينقح مع بول ديسو مسرحية قضية لوكولاس لتقديمها على شكل أوبرا.

١٩٥١: ٧ ديسمبر: عرض لمسرحية الأم مع هيلين فايجل، أخرجها بريشت وقدمتها مجموعة برلين على المسرح الألماني.

۱۹۰۱: ۱۷ مارس عرض لمسرحية «قضية لوكولوس» على المسرح الشعبي في برلين (Staatsoper de Berliner): توقفت العروض عقب المناقشات السياسية، فأضاف بريشت وديسو بعض التعديلات على عملهما.

في أغسطس، الإلقاء الأول للقصائد (Herrnburger Bericht)، التي كتبها بريشت وديسو من أجل المهرجان العالمي للشبيبة الديموقراطية، على المسرح الألماني في برلين الشرقية.

في ١١ سبتمبر، عرض جديد لمسرحية الأم كوراج من قبل بريشت وإنجل بمرافقة فرقة برلين على المسرح الألماني (وقد لعب دور الطباخ الممثل بوش).

في ٢٦ سبتمبر، يوجه بريشت رسالة مفتوحة إلى الفنانين والكتاب الألمان. في ٧ اكتوبر، يتلقى الجائزة الوطنية من الدرجة الأولى.

وفي ١٢ أكتوبر، يعيد المسرح الشعبي العرض المسرحي: إدانة لوكولوس.

نشرت دار النشر أوشبو - فيرلاج (Aufbau - Verlag) (برلين الشرقية) مختارات مؤلفة من مائة قصيدة لبريشت (زراعة الدخن). تأليف ديوان جماعي يتعلق بعروض ستة لفرقة برلين: العمل المسرحي Theaterarbeit (نشر عام ١٩٥٢). نصوص نظرية عن الجدل المسرحي.

الشروع بعمل يتعلق بتمويل مسرحية كوريولان (Coriolan).

في ١٠ ديسمبر، عرض لمسرحية الأم مع هيلين فايجل، أخرجها بريشت وقدمتها مجموعة برلين على المسرح الألماني.

١٩٥٢. فبراير: جولة لفرقة برلين في فارسوفيا. يوليو: لوكاكس يزور بريشت في بوكوف.

في ١٦ نوفمبر تلعب فرقة برلين مسرحية «بنادق الأم كارار» على المسرح الألماني.

١٩٥٣: يناير: يتوسط بريشت من أجل العف وعن الزوجين روزنبرج.

أبريل: اشتراك بريشت وهيلين فايجل ومساعديهم من فرقة برلين في ندوة حول ستانسلافسكي (Stanislawski - Konferenz).

٢٣ مايو: العرض الأول لمسرحية «حفرة القطط» (Katzgraben) لمؤلفها أروين ستريتماتر، من قبل فرقة برلين، أخرجها بريشت على المسرح الألماني.

١٧ يونيو: إزاء الانتفاضة العمالية في برلين الشرقية، وجه

بريشت إلى وولتر أولبريشت رسالة لم تنشر الصحف منها سوى الجملة الأخيرة، حيث يبدى تأييده للنظام القائم.

٢٣ يونيو: يوضح بريشت موقفه في مجلة أخبار المانيا Neus (Deutschlakd). انتقادات بريشت إزاء السياسة الثقافية لجمهورية ألمانيا الديموقراطية. بريشت يؤلف قصائد لفيلم جوريس إيفنر، «أنشودة الأنهار». يبدأ في عمله المسرحي الأخير: تيراندوت Turandot، أو مؤتمر عمال تنظيف الملابس (١٩٥٤ – لم يراجعها بريشت).

بداية نشر نصوص مسرحه الكامل لدى دار النشر سور كامب (Suhrkamp). (لمصلحة جمهورية ألمانيا الفيدرالية)، ثم لدى أوفبو للصلحة جمهورية ألمانيا الديموقراطية).

١٩٥٤: يناير: دعى بريشت إلى أن يترأس المجلس الفنى لدى وزارة الثقافة.

في مارس: غادرت فرقة برلين المسرح الألماني وأقامت في مسرح. (am Schiffbauerdamm) وقدمت على خشبته مسرحية بريشت «دون جوان» (Don Juan) المقتبسة عن موليير، من إخراج بينو بيسون.

يوليو: اشتركت فرقة برلين في المهرجان الدولي الأول لمسرح باريس بمسرحية الأم كوراج، والجرة المكسورة لكلايست.

٧ أكتوبر عرضت على المسرح نفسه مسرحية دائرة الطباشير
 القوقازية التي أخرجها بريشت، واشترك فيها أنجيلكا هورفيكس،
 وهيلين فايجل وأرنست بوش.

ديسمبر: حضر بريشت مع جوهانس ر. بيشر الندوات، حول جائزة ستالين.

۱۲:۱۹۵۵: ۱۲ يناير: عرض لمسرحية معركة الشتاء لجوهانس ربيشر على مسرح فرقة برلين أخرجها بريشت. في ۲۲ فبراير: مشاركة في مؤتمر مناصري السلام لمدينة دريسد، في مارس، رحلة إلى هامبورج حيث اشترك في مؤتمر نادي القلم (Pen-club).

أبريل: بمناسبة مؤتمر مشتات عن المسرح، حرر بحثا مقتضبا بعنوان: «هل يمكن إصلاح العالم الحالي عن طريق المسرح؟». في مايو: سافر بريشت إلى موسكو ليتلقى جائزة ستالين. في ١٥ مايو، وجه إلى أكاديمية الفنون في برلين رسالة تتضمن الترتيبات الواجب اتباعها عند وفاته.

اشتراك فرقة برلين. بالمهرجان الثاني لمسرح باريس:

عرض لمسرحية دائرة الطباشير القوقازية.

ديسمبر: البدء بالتمارين لمسرحية حياة جاليليه على مسرح فرقة برلين مع أرنست بوش، بإدارة بريشت.

أبجدية الحرب (Kriegsfibel) (قصائد وصور). فيلم لكافالكنتي مقتبس عن مسرحية السيد بونتيلا وخادمه ماتي.

١٩٥٦: يناير: يشارك بريشت في المؤتمر الرابع للكتاب الألمان.

قبراير: بريشت يذهب إلى ميلانو من أجل أوبرا القروش الأربعة على المسرح الصغير (Piccolo Teatro) من إخراج جيورجيو سترهلر. في بداية شهر مايو، بريشت يدخل المستشفى على أثر نزلة وافدة (الزكام).

٤ يوليو: رسالة إلى البوندستاج (البرلمان الألماني) في بون يناهض
 فيها إعادة تسليح ألمانيا الفدرالية.

بريشت يشرف على التدريب النهائي لمسرحية حياة جاليليه في ١٠ أغسطس.

في ١٤ أغسطس الساعة الثالثة والعشرين والدقيقة الخامسة والأربعين، توفي بريشت عقب انسداد في نسيج القلب العضلي، في منزله بمدينة برلين.

في ١٧ أغسطس، دفن في قبر غير بعيد عن قبر هيجل، في دوروتينفريدوف Dorotheenfriedhof، بالقرب من منزله بشارع شوشتراسه.

في ١٨ أغسطس، أقامت له فرقة برلين حفلا تأبينيا - خطابات لجورج لوكاكس، وجوهانس، بيشر وولتر أولبريشت.

## «آنتیجون» سوفوکلیس

عن النص الفرنسي لـ: موريس رينيو Maurice Regnaut عن النص الفرنسي (ترجمة جديدة)

قُدِّمت مسرحية «آنتيجون» للكاتب اليوناني «سوفوكليس» لأول مرة في شهر فبراير من العام ١٩٤٨، في مدينة Coire (كوار)، من إخراج برتولد بريشت، الذي كان وقتها في سويسرا. وبعد أن نشرت في برلين عام ١٩٤٩، تحت عنوان «نموذج لآنتيجون نشرت في برلين عام ١٩٤٩، تحت عنوان «نموذج لآنتيجون المدينة بحيث نجد مراجعة للعمل التقني الذي تحقق خلال عملية المونتاج الأولى، أعيد تقديمها في ألمانيا، (مدينة جريز Greiz) عام ١٩٥١. وقد كتب بريشت بهذه المناسبة مدخلا جديدا للمسرحية، بحيث نستطيع قراءته بعد النص، مع المقدمة التي أفردت لد «نموذج لآنتيجون ١٩٤٨» («في الاستخدام الحر للنموذج» و«ملاحظات في الاقتباس»).

ولقد استخدم بريشت لاقتباسه هذا، والذي أنجزه بالتعاون مع Hölder lin الترجمة التي قام بها للسرحية آنتيجون.

(ملحوظة من المترجم الفرنسي)

## الشخصيات:

الأخت الأولى
الأخت الثانية
رجال الأمن السري
آنتيجون
إيسمين
الشيوخ
كريون
الحارس
هيمون
تيريزياس
الرسول

## مدخل

برلين، أبريل - ١٩٤٥.

(إنه الفجر، أختان تعودان سوية إلى منزلهما، بعد أن غادرتا المخبأ الذي احتمتا فيه من الغارات الجوية).

الأخت الأولى:

عندما صعدنا من المخبأ

كان حيُّنا يحترق في الصباح الرمادي لذلك اليوم

وكانت ألسنة اللهب تضيء منزلنا

الذي لم يصب بأذى، حين صرخت أختي التي ما لبثت أن استفاقت من الدهشة:

الأخت الثانية: من الذي فتح بابنا؟

الأولى ... إنها نفثات القنابل، لا شك.

الثانية: ومن أين جاءت آثار الأقدام هذه، على الغبار؟

الأول عنه الأحدهم وقد مر من هنا محاولا الاختباء.

الثانية: والمحفظة، هناك، في الزاوية؟

الأولين: شيء يوجد هنا الآن لم يكن موجودا؟

هذا أحسن بكثير من أن نتصور أن شيئا كان هنا ولم يعد موجودا .

الثانية: خبز وقطعة من شحم حيواني.

الثانية: أختى، من الذي أتى إلى هنا؟

الأول\_\_\_\_\_: وكيف تريدين مني أن أعرف؟ لا بد أن أحدهم

قد شاء لنا أن نتناول إفطارا شهيا.

الثانية: أعرف، باللفرحة، أختى لقد عاد أخونا!

الأولـــي: وتعانقنا، وكنا سعداء: أخونا كان في ساحة

القتال لكن كل شيء كان على ما يرام بالنسبة

إليه، أما نحن فكنا نتناول شحم حيواني ونقطع

الخبز.

الثانية: اسكبي المزيد منه، إن طبيعة عملك مرهقة في المصنع.

الأولـــي: إنه أقل قساوة من عملك أنت.

الثانية: تناولي المزيد منه.

الأول\_\_\_\_\_: لا، شكرا.

الثانية: لكن، كيف قدر له أن يأتى؟

الأولــــى: مع وحدته.

الثانية: أين يا ترى، يمكن له أن يكون الآن؟

الأولـــي: هناك حيث يقتتلون.

الثانية: آه!

الأولــــن: هذا ليس صحيحا، إنهم لا يقتتلون:

لم نسمع بشيء البتة.

الثانية: ما كان علي أن أطرح السؤال.

الأولـــي: لم أشأ أن أسبب لك المتاعب وبقينا هادئتين.

ثم أطلق أحدهم في الناحية المقابلة من الباب

صرخة مرعبة.

(صراخ في الخارج)

الثانية: أختى، أحدهم قد صرخ، فلننظر ما الأمر. الأولى ... ابقى حيث أنت. أن نسعى لمشاهدة ما يجري يعنى افتضاح أمرنا، لم نسع لشاهدة ما قد حرى أمام بابنا،

ولم نكمل حتى طعامنا.

ودون أن ننظر إلى بعضنا نهضنا كما نفعل كل صباح، للذهاب إلى العمل.

فهيأت أختى طعام الإفطار،

وحملت أنا حقيبة أخينا إلى هذه الخزانة، حيث توجد أغراضه.

وخيل لى بأن قلبى قد توقف عن الخفقان: فهناك على القوس كان ثوبه العسكري معلقا.

أختى: إن أخانا ليس في الحرب، ليس مع أولئك الذين يتقاتلون، لقد غافل صحبتهم ولم يعد في الجبهة.

آخرون ما زالوا في لباسهم العسكري، أما هو فلا. الثانية:

الأول\_\_\_\_\_: لقد أرسلوه كي يموت.

الثانية: غير أنه لم يكن موافقا.

وعندما أبصر ثقبا صغيرا خفق قلبه خفقة كبرى. الأول\_\_\_\_ى:

باستطاعتي الفرار من خلال هذا الثقب الصغير. الثانيسة:

قال في نفسه وليلحقوا بي.

الآخرون يرتدون هذا الزي ليس هو٠ الأول\_\_\_\_:

إنه ليس في جبهة القتال. الثانيسة:

\_\_\_\_ى: ثم ضحكنا كثيرا، لقد كنا فرحتين: فأخونا لم یکن یقاتل وکل شیء کان علی ما یرام بالنسبة

إليه، ثم أطلق أحدهم صرخة مروعة.

(عويل وصراخ في الخارج)

الثـانيـة: أختى، من ذا الذي يعلو صراخه أمام بابنا يا ترى؟

الأولــــن لقد بدأوا التعذيب من جديد.

الثانية: أختى، علينا أن نخرج لنرى ما يجرى.

الأولـــي: ابقي هنا: فالبحث عن رؤية الآخرين يعنى أنهم

سيروننا. ونحن لم نبحث عن رؤية ما جرى.

وما إن انتظرنا لحظة، حـتى دقت ساعـة الذهاب للعمل.

فتحت الباب فرأيت:

أختى، أختى، لا تخرجي.

إن أخانا، هناك، في الخارج.

لقد خدعنا أنفسنا، إنه هناك، للأسف، وقد شنق بحيل حزار.

لكن أختى خرجت، وأطلقت صرخة.

الثانية: لقد شنقوه، إنه هو الذي صرخ مناديا لنا.

السكين، أعطني السكين لأقطع الحبل. سأنزله وأمدد جسده هاهنا، فأعطيه الدفء وأبعث فيه الحياة من جديد.

الأولــــي: دعى هذا السكين، فمهما فعلت، فإن أخانا لن يعود أبدا.

فإذا ما شاهدونا إلى جانبه، قد نلقى مصيره نفسه.

ضابط الأمن:

الثـانيـة: دعيني وشأني، إني لم أفعل شيئًا له عندما شنقوه.

الأولـــي: وذهبت أختى لتفتح الباب فوجدت ضابط الأمن واقفا بالعتبة.

ضابط الأمن: لقد صفى حسابه، أما أنتما، فمن تكونان؟

لقد أمسكت به أمام بابكما، لقد خرج من هنا. فاستنتجت بشكل منطقى أنكما تعرفان هذا الفرد، هذا الجبان الذي خان بلده ولا شك.

الأولى: لا... إننا لا نعرف هذا الرجل.

لكن ماذا تريد أن تفعل بواسطة السكين؟

الأولى: ونظرت إلى أختى، فهل يا ترى من أجل أن تخلص أخاها وتعيد إليه الحياة، تقحم نفسها في الموت؟ لكن هو لم يكن لديه سوى رغبة واحدة: ألا يموت.

## أمام قصركريون (عند الفجر)

آنتي جون: إيسمين، الفرع التوأم لسلالة أوديب المغمورة. قولى لى: هل من مصيبة لم ينزلها بنا إله الأرض؟ أخوانا بولينيس وإيتيوكل ماتا في حرب طويلة ودامية. سقط إيتيوكل. تبع الطاغية كريون ومات في ريعان شبابه. بولينيس الأصغر صرخ متألما، وترك المعركة عندما أبصر أخاه تحت حوافر الجياد، في عدوه السريع اجتاز الهارب السهول والأنهار، ولم يستعد أنفاسه إلا أمام أبواب «طيبة» السبع. هنالك كان كريون يسلط سياطه على ظهور الناس ليدفعهم إلى الحرب، فأمسك به وقطعه إربا.

أتدرين أي أعباء جديدة تنوء بحملها سلالة أوديب التي توشك أن تنقرض؟

لم أخرج بعد إلى سوق المدينة، ولم يصلني أي نبأ عن أخوينا الحبيبين آنتيجون.

إليك بالنبأ. سأرى إذا كان الشقاء يوقف آنتــيــجــون: نبضات قلبك أم يضاعفها.

اسمين: بماذا تفكرين وأنت تكومين التراب؟

اسمعى: لقد جرفت حرب الطاغية كريون ضد آنتـــحـون: آرجوس البعيدة - حرب مناجم الحديد -

أخوينا فمات كلاهما، لكن لن يدفنا معا تحت التراب. يشاع في المدينة أن إيتيوكل الذي لم يخش المعركة، سيتوج ويكفن وفقا للتقاليد، أما بولينيس الذي لاقى ميتة بشعة، فلن يوارى جسده القبر، ولن يحد أحد عليه، فيبقى في العراء متروكا لا دموع تبكيه، ولا كفن يضمه لتمزقه الطيور. ومن يعترض على هذه الإجراءات سيرجم.

ماذا تقترحين أن نفعل؟

ماذا تريدين مني؟

أن تساعديني.

في أي مهمة خطيرة؟

مهمة دفن بولينيس

الذي أنكرته المدينة؟!

الذي خانته المدينة.

لكنه هو الذي تمرد.

نعم هو، أخي وأخوك أيضا.

سيقبضون عليك وأنتِ لا تملكين حجة تبرر فعلتك.

لا أملك حجة الوفاء لأخي؟!

يا تعيسة، تريدين أن تواري عائلة أوديب التراب دفعة واحدة؟ إنسى الماضى.

أنت صبية ولم تعرفي إلا القليل من الأهوال. الماضى الذى تريدين أن ننساه لا يقبل أن ينسى.

ایســـمین: آنتیـجـون:

ايســمين:

إيسمين:

آنت ي جون: ايس مين:

آنتـيـجـون:

إيسمين:

آنتـيـجـون:

إيسمين:

آنتــــــجــون:

من: نحن امرأتان لا نستطيع مجابهة الرجال، لا

آنت يـ جـون: أطيعي أنت من يحكم واعملى بما يأمر. أنا

\_\_\_\_مين: آنتيجون، هذا تهور، العار شيء مرير، وملح العيون ينضب. إن الدموع لا تسيل من العيون على الدوام، ضربة الفارس تنهى حياة غالية، لكنها تبقي ألم الجرح ساريا في عروق الأحياء، الأحياء يصرخون ويتنون من الألم، ومع ذلك يسمعون في عويلهم ضجيج أجنحة الطيور، ويرون في دموعهم المداميك العتيقة والسطوح الأليفة.

نملك القدرة على ذلك، نحن تحت رحمتهم،

أسأل الأموات السماح، فهم لا يقهرون إلا من الأرض، أنا أطيع من يحكم لأنني مجيرة على

ذلك، ليس من الحكمة أن نقوم بعمل غير مجد.

سأطيع التقاليد، ولذلك سأدفن أخي. وإن مت بسببه فماذا يهمنى؟ سأكون مطمئنة بين أولئك

الذين يرقدون بسلام. أكون بذلك قد أنجزت عملا مقدسا. لا يهمني أن أرضى من هم فوق الأرض، بل الذين هم تحتها، هناك سأرقد إلى

الأبد، تابعي حياتك أنت وتحملي العار.

آنتــيــجــون: أكرهك، تجرؤين على إبراز هذه السحنة التي تفضح تبدد حزنك. جسد من لحمك ودمك ما زال مرميا على الصخرة في العراء، معروضا على كواسر السماء الرحبة، تعتبرينه حدثا من الماضي.

إيسمين: بكل بساطة، لا أملك الشجاعة على التمرد، ولا أحيد التصرف. أخاف عليك.

آنت جون: لا تهتمي لأمري، اعتني بحياتك الخاصة، دعيني اهتم دعيني أعمل ما يتعين علي عمله، دعيني اهتم بقريب أهانوه، أعتقد أنني قادرة على احتمال عذاب ميتة مربعة تنتظرني.

إيســـمين: اذهبي، احملي ترابك إليه، في حديثك جنون، لكنه يطفح بالحنان تجاه من تحبين.

(تخرج آنتيجون وبيدها إبريق. تدخل إيسمين البيت، يدخل الشيوخ المسرح)

الشييوخ: جاء النصر المتوج بغنائم الحرب، نصر «طيبة» مدينة آلاف العربات المحملة، الحرب انتهت، انسوها، لترقص طيبة الموشحة بالغار فوق حلبة الإله باخوس، جاء كريون مسرعا يحمل النصر من ساحة المعركة. استدعانا نحن الشيوخ إلى هذا المكان يبغي ولا شك أن يحصي المغانم، ويعلن عودة المحاربين.

(يخرج كريون من القصر)

يا رجال طيبة، عمموا هذا النبأ على جميع الناس، مدينة آرجوس لم يعد لها وجود، لاقى أهلها مصيرهم المحتوم، لم يبق من قبائلها الإحدى عشرة إلا القليل القليل.

أيها الطيبيون، حرابكم كانت عطشى، شربت

ـــرىــون:

الدماء مرة فروت ظمأها، وما من قوة كانت لتمنعها من مواصلة السفك والشرب، طيبة، دفنت شعب آرجوس في مكان شاق، كنت في الماضي مدعاة لسخريتهم، والآن يرقد أعداؤك، حيث لم يعد هنالك أثر لمدينة أو ضريح، انظروا حيث كانت أمس آرجوس لتجدوا الكلاب تسرح، أشرس فصائل الصقور تنزل هناك، تطير من جثة إلى جثة وتمنعها الوليمة الفاخرة من التحليق.

الشييوخ:

سيدنا، هذه اللوحة البديعة لمدينتنا تلقى إعجاب الجميع، على رغم أنها تكاد تختلط بلوحة العربات التي تقطع شوارع المدينة محملة بكتائب أبنائنا العائدين.

كــــربون:

قريبا يعودون يا أصدقائي، قريبا يعودون، لنفكر قبل أي شيء بشؤوننا، لم آت لأعلق السيف في المعبد، دعوتكم أنتم بالذات لسببين: السبب الأول أعلم أنكم لم تبخلوا بدماء أولادكم في المعركة، وأعلم أنه يكفي أن نراجع حسابات ما بعد الحرب، التي يتداولها الناس في الطرقات؛ لتعترفوا أن خسائر طيبة هذه المرة لم تكن فادحة مقارنة بالمعارك السابقة، وأنكم لا تساومون إله الحرب على ثمن العجلات التي تحتاجها عربته من أجل أن تسحق العدو.

والسبب الثاني، أعلم أن طيبة مستعدة لأن تغفر، طيبة التي أنقذناها مرة أخرى، تسرع كعادتها لتمسح العرق عن جباه رجالها العائدين، وهم يلهثون دون أن تفرق بين لهاث من قاتل بضراوة، ولهاث من خاف فامتزج عرقه بغيار الفرار. لذلك ولا شك أنكم كنتم ستوافقون، وهبت إيتيوكل الذي قضى من أجل المدينة، ضريحا مغطى بالأكاليل، أما «بولينيس»، أما الجيان، فليرقد مثلما رقد شعب آرجوس دون أن يدفن. كان مثل شعب آرجوس عدوا لي وعدوا لطيبة. لا أريد أن يبكيه أحد وليترك فوق التراب، تمزقه الطيور وتنهشه الكلاب. إن الذي يقدم حياته على حياة المدينة لا يساوى شيئا في نظري. أما الإنسان الذي يريد الخير لبلدي، سواء أكان حيا أم ميتا، فله عندى أرفع مقام. توافقون؟ الشيوخ: نوافق.

كــــريـون:

يون: احرصوا على أن تكون الإجراءات التي اتخذتها نافذة.

الشيروخ: أوكل هذه المهمة إلى من هم أصغر منا سنا.

كــــريون: لا أقصد ذلك، فالحارس الذي أوكلت إليه مهمة السهر على الميت سبق أن اتخذ موقعه.

الشيروخ: علينا إذن أن نراقب الأحياء؟

ك\_\_\_\_\_\_كن: نعم، قد يوجد بينهم من لا تعجبه أوامرى.

الشيروخ: لا يوجد بيننا أحد بلغ منه الجنون حدا يريد معه أن يموت.

كــــريون: لا يوجد أحد يظهر أنه يريد أن يموت. لكن كثيرين يهزون رؤوسهم فتتدحرج في نهاية الأمر. يجب أن ننظف المدينة.

(يدخل الحارس)

الحـــارس: سيدي. أيها القائد، فقدت السيطرة على أنفاسي، أحمل إليك نبأ عاجلا جدا، لا تسألنى لماذا لم آتك من قبل.

كريون: فقدت أنفاسك أم تتردد؟

الحــــارس: لن أخفي شيئا. أتساءل لماذا لا أبوح بما لم أفعله، لماذا لا أبوح بما لا أعرفه، لأنني لا أعرف من فعل ذلك، عندما نكون على هذه الدرجة من الجهل فمن الظلم أن نحاكم بقسوة.

ك ريون: تقدم جريمتك بمهارة، وحذر، تكلم،

الحـــارس: سيدي، أوكلت إلى حراسك مهمة جليلة، المهام الجليلة تجلب الشرور.

كريون: تكلم وانصرف.

الحـــارس: سأتكلم، لقد دفن الميت. مجهول ولى هاربا بعد أن نثر عليه التراب كى لا تراه الصقور.

ك ريون: ماذا تقول؟ من تجرأ؟

الحـــارس: لا أعلم، لم يترك الجاني أي أثر له، لم يحفر

للميت قيرا. قشرة من التراب الناعم، كأنه خاف من القرار فحمل بالضبط قليلا من التراب. لم نر أثرا لحيوان مفترس أو حتى لكلب، وعندما طلع الصباح، ورأيت ما فعل. أنا والآخرون رحنا نتشاجر، وفي النهاية وقع علىَّ الخيار لأقدم إليك هذا التقرير، أيها القائد، لا أحد يحب الذي يحمل الأخبار السيئة، أعرف ذلك.

أحد الشيوخ: آه، كريون، افترض أن الفاعل المجهول هو الآلهة. كريون: لا تضاعف غضبي فتدعى أن الآلهة حضرت لتدلل هذا الجبان الذي كان قد ترك معابدها وقرابينها تدنس. لا، في هذه المدينة الناس لا يقبلون بعض الأشياء، أناس يهمسون ويرفضون أن يحني النير رقابهم. هم أعرف بذلك، هم تدخلوا وقدموا المال، ما من مؤسسة كالمال تقوّض مدنًا بأسرها، تلبية لندائه بهجر الناس بيوتهم، ليكن في علمك: إذا لم تأتني بالجاني، الجاني الأرضى، حيا معلقا على خشبة، سوف تشنق وترحل إلى عالم الأموات، والحبل حول عنقك.

الحـــارس: سيدى، أمثالي من الناس يتعرضون لشتي المخاوف، دروب كشيرة تقودهم إلى عالم الأموات، أنا لست خائنا بسبب المال، أنا لا أقول إننى قبضت مبلغا، أنا لا أقول ذلك، لكن إذا كنت تعتقد أننى قبضت اقلب صرتى بدل

المرة مرتين لتتأكد أنها فارغة، اقلب صرتي ولا أكذبك، لأنك ستغضب، ولكنني أخشى إن بحثت عن الجاني أن أجد نفسي والحبل حول عنقي، أيادي أصحاب الشأن تهيئ لأمثالي الحبال أكثر مما تهيئ المال، يمكنك أن تفهم جيدا ما أقول.

كريون: أتلقى على ألغازا؟

الحــــارس: الميت صاحب شأن، لا شك أنه لقي أصدقاء بين أمثاله.

كــــريون: أمـسكهم بأقـدامـهم إذا لم تقـدر على بلوغ رقابهم، اعلم أنه يوجد مستاءون، هنا وهناك. لا بد أن أجدهم. إن الذين سارعوا إلى تحضير أكاليل الغار عندما سمعوا أخبار النصر بدافع الخوف فقط، سأنال منهم.

(كريون يعود إلى قصره)

الحـــارس: مكان مـوبوء يخـاصم الكبـار فـيـه الكبـار، يدهشني أنني مازلت حيا أرزق.

أحد الشيوخ: هنالك أشياء كثيرة خارقة، ولكن ما من خارقة تتعدى الإنسان نفسه. يبني البيوت التي تقيه شر الطبيعة. يصنع السفن يمخر بها الأنهار والبحار، يحرث الأرض، يزرعها ويستنفد خصوبتها على مر السنين، يمسك الطيور ويقتات بها، ويصطاد الوحوش وينصب الشباك

في الأعماق المالحة لبحر البوتيك، يتحكم بالوديان والجبال، يكتسب اللغة، يبتكرالأفكار ويسن القوانين التي تسيّر الدول. تعلم أشياء كثيرة، لكنه لم يلم إلا بالقليل، والإنسان بلا عدو يصبح عدو نفسه. تراه مثلما يعامل الثور يجبر أمثاله البشر على حني رقابهم، وتحمل ثقل النير، فيثور هؤلاء ويمزقون أحشاءه. إن علت هامته فلا يكون ذلك، إلا بعد أن يدوس الناس تحت قدميه، يعجز عن تحصيل قوته بمفرده، وعلى رغم ذلك تراه يحصن بيته بالجدران العالية، فيأتي الآخرون ويقوضونها. الإنسان يمتاز بأشياء كثيرة لا يعيرها اهتمامه، فتتقلب عليه أقرب إلى وحش خارق.

أتبغي الآلهة امتحاننا؟ هذه المرأة التي تأتي نحوى أعرفها.

آنتيجون الشقية وابنة الشقي أوديب، أي قوة تدفعك، إلى أين تقودك، أنت التي لا تكنين لقانون الدولة أي احترام؟

(يدخل الحارس ومعه آنتيجون)

قبضت على الفاعلة، أمسكنا بها تغطي جثة المنت. أبن كربون؟

الشيروخ: ها هو كريون يخرج من بيته.

الحـــارس:

ك ريون: هي التي تأتيني بها؟ أين قبضت عليها؟

الحـــارس: تطمر الجثة.

كريون: رأيتها بأم عينيك؟

الحــــارس: نعم، كانت تنثر التراب فوق الجثة. تفعل ما حرمته أنت.

كــــريون: أدل بتقريرك مفصلا.

الحـــارس: إلىك به. تركتك بعد أر

إليك به. تركتك بعد أن هددتني للقاء زملائي، رفعت التراب عن جثة الميت، وجلسنا على تلة مكشوفة نراقب بعيدا عن رائحة الجثة التي عبقت في المكان. فجأة هبت ريح ساخنة وزعق غبار كثيف في الوادي، تساقطت أوراق الشجر وأظلمت السماء مسحنا أعيننا فأبصرناها، كانت تصدر صيحات حادة كعصفور عاد إلى العش، فلم يجد صغاره وقد هالها أن ينزع التراب من الجثة، ثم عاودت نثر التراب فوقها ثلاث مرات تصبه من إبريق حديدي. أسرعنا إليها أمسكنا بها، لم تبد أي خوف، لم تنكر ما فعلت، بل وقفت أمامي طيبة حزينة في الوقت نفسه.

ك\_\_\_\_\_ريون: تعترفين أم تنكرين؟

آنتي جون: أنا لا أنكر، أعترف أننى فعلت ذلك.

كـــــريون: أجيبي باختصار ودون مواربة، هل كنت تعلمين بما أعلن في المدينة إزاء الميت؟

آنتيجون: نعم كان الإعلان واضحا.

كــــريون: تجرأت إذن على خرق قوانيني؟

آنت يحون: لأنها قوانينك أنت، قوانين فان. أنا فانية مثلك وقادرة على خرقها. الآن أنتظِّر مصيري، ولا شيء يعذبني، ولا يهمني إن مت قبل أن تأتي ساعتى، فالموت أفضل من الحياة الشقية التي يعيشها الناس هنا، الآلهة لا تقبل أن يبقى الميت ممزقا في العراء لا يغطيه التراب، إذا كنت تعتقد أنني لا أخافهم، وأننى أخافك أنت، فلا شك أنك فقدت صوابك.

\_\_\_\_ريـون:

قساوة البنت تفوق قساوة الأب، لم تتعلم الرضوخ للأمر الواقع.

إن أقسى الفولاذ يصهره لهيب الفرن، تجد لذتها في تعكير القوانين السائدة. وقاحتها مزدوجة، تفعل فعلتها وتتباهى، أهانتني على رغم أنها من لحمي ودمي. أما أنا، فلن أدينها بهذه السهولة. أطرح عليك سؤالا: الآن بعد أن انفضح ما أقدمت عليه سرا، هل أنت مستعدة لأن تقولى إنك نادمة على ما فعلت، فتنجين من عقاب مرير؟

(آنتیجون تصمت)

ولم كل هذا العناد؟

للعبرة. 

ولكنك في قبضتي. كــــريـون:

ماذا تستطيع أن تفعل غير قتلى؟ 

العدد 352 فبراير 2005 | 61

كريون: لا شيء، لكن موتك يكفيني.

آنت ي جون: ماذا تنتظر؟ لا تأمل أن أغير موقفي. الكل يعرف أننى مرتاحة لما فعلت.

كــــريون: تعتقدين أنه يوجد من يرى الأمور كما ترينها؟

آنتي جون: كثيرون يبصرون ويذهلون.

كــــريون: ألا تخجلين من توريط غيرك بمثل هذا التفكير؟

آنت يجون: ألا تفرض التقاليد أن يكرّم الناس من تربطهم به قرابة الدم؟

كــــريون: الإنسان الذي مات فداء لبلده تربطه بك أيضا قرابة الدم.

آنتي جون: نعم، قرابة الدم، ابن للعائلة نفسها.

كـــريون: في نظرك، من اختار إنقاذ بلاده يوازي الآخر؟

آنتي جون: لم يكن عبدا لك ولا يزال أخي.

**كــــريون:** بالطبع لأنه لا فرق عندك بين أن يكون مدنسا أو لا.

آنتــيــجــون: بين أن يموت من أجل بلاده وأن يموت من أجلك أنت، الأمر يختلف.

ك رغم ما تدعين فالحرب واقعة.

آنتي جون: نعم، حربك أنت.

كـــريون: نحارب كلنا من أجل بلادنا.

آنتيجون: تحارب أنت لتغزو بلدا آخر، ألم يكفك أن تتحكم بمدينتنا؟ نجحت في جر أخوي لمحاربة «آرجوس» من أجل أن تستبد بأهلها الآمنين

المغلوبين على أمرهم، فجعلت من إيتيوكل سفاحا، أما «بولينيس» الذي لم يقو على احتمال فظائعك، فقد مزقت جسده بيدك، كما فعل رجالك بالغرباء، وجئت بجثة غريبة إلى طيبة تخيف بها أهلها، وتشد عصبيتهم.

ك ريون: نصيحتي إلى من لا يستهويه مصيرها أن يصمت ولا يرد عليها.

آنت ي جون: أنا أتوجه إليكم بدوري: ساعدوني في محنتي تخلصوا أنفسكم، الإنسان المتعطش للسلطة مثله لا يروي غليله إلا القتل. البارحة كان دور أخى، اليوم دوري وغدا...

ك ريون: من منكم يستجيب لدعوتها؟ (الشيوخ يصمتون)

آنتي جون: تصمتون، تقبلون؟ غدا تندمون.

كـــريون: تتآمر على تماسكنا.

آنتــيــجــون: تدعي أنك تتمسك بوحدة كلمتنا بينما تقتات من تمزيقنا.

كـــريون: وأنقاض آرجوس ألا تشهد على ذلك؟

آنتــيــجــون: من صـدِّر الويل والدمار إلى آرجوس الآمنة لا يتورع عن تحويله إلى داره.

ك ريون: يا قوم لا يهمنا أن تبقى طيبة ممزقة يتحكم بسيادتها الغرباء.

آنتي جون: الحكام أمثالك يثيرون على الدوام مخاوف

التفكك وسيادة الغرباء، فيتبعهم الناس ويحملون إليهم الضحايا، كالقرابين، وفي الطريق تنهار مدينتهم وتقع في براثن الغرباء الحقيقيين.

كـــــريـون:

ماذا تقولين؟ أنا من يسلم المدينة للغرباء؟ لأمثالك لا يعود بإمكانه أن يرى غير الدمار والدماء، وفي نهاية المطاف يسقط على أرض

الدمار والدماء التي يدافع عنها.

كـــريون: اشتمى الأرض، اشتمى الوطن. آنتيــجــون:

دمار ودماء، هذه هي أرضك. الوطن ليس

المكان الذي تهدر فيه الدماء من أجلك، الوطن ليس بيوتا تحصنها بدماء أهله، تنتظر ألسنة اللهب ولا مكانا تتحنى فيه الرقاب، لا ليس

هذا ما يسميه الإنسان بيتا.

ولكن الوطن يبصقك، يرفضك كما يرفض العفن الذي يهاجم كل شيء ويدنس كل شيء.

كـــــرىـون:

آنتــيــجــون:

من يبصفني؟ أهل هذه المدينة لا يفتحون أفواههم، وهم يتناقصون يوما بعد يوم منذ أن تسلطت أنت عليهم.

كــــريـون:

أمثالك يتناقصون. ياللوقاحة!

أين هم الأبناء والأزواج الذين دفعتهم إلى آنتــيــجــون:

الحرب؟ ألا يرجعون؟

بالطبع تتجاهلين أنهم ما زالوا هناك في ساحة كــــريـون: المعركة، ينظفون الجيوب المتبقية، ويرسخون الانتصار الكبير.

آنتيجون: ويرتكبون آخر جرائمهم ويزرعون الرعب ثم يسقطون مثل وحوش ضارية، ويحملون كوما من الأجساد المشوهة فلا يعود آباؤهم يعرفونهم.

كريون: تنتهك حرمة شهادة موتانا!

آنتی جون: لا تهتم بما تقوله کریون، لا تدع غضبك ینسیك روعة انتصار «طیبة».

• .....ريون: ولكنها لا تريد أن يحتل أهلنا بيوت آرجوس، تفضّل أن ترى طيبة مقوّضة.

آنت يجون: أسلم لنا أن نبقى أحياء بين أنقاض مدينتا من اتباعك وغزو بيوت أعدائك.

كـــريون: اعترفت أخيرا، سمعتموها جيدا؟ لا تتورع الوقحة عن تدنيس كل أعرافنا، مثل ضيف ثقيل يتمنى الجميع رحيله، فيشلع بطانة السرير الذي آواه ويحملها معه.

آنتي جون: لم أحمل معي إلا ما يخصني ولم أقدر على ذلك إلا في الخفاء، في الخفاء دفنت أخي.

ك ريون: أخوك يخصك أعلم ذلك، أما قانون الدولة الإلهي الذي دُنِّس فلا يخصك.

آنت يجون: قانون إلهي، كنت أفضل أن يكون بشريا، كريون.

كريون: اذهبي، خيانتك جعلت منك عدوة غريبة علينا،

وعلى أولئك الذين يرقدون تحت التراب مثلك مثل أخيك الجبان.

آنتي جون: من يدرى، ربما اختلفت الأمور تحت التراب.

**كــــريون:** الخائن يبقى عدونا وإن كان ملكا.. اذهبي لا مكان لأمثالك ببننا.

الشـــيــوخ: وصلت إيسمين الطيبة المسالمة ودموعها تسيل على وجنتيها.

كــــريون: أنت تنزوين في البيت؟ أنا أعلت هاتين الحيتين التوأمين. تقدمي واعترفي هل شاركت في دفن أخيك أم أنك بربئة؟

إيســـمين: أنا شريكة أختي بما تتهمونها إن كانت موافقة. شاركت وأتحمل تبعات الخطأ.

آنتي جون: أختك لن تقبل، لم تشأ أن تتشارك ولم آخذها معى.

ك ريون: اتفقا فيما بينكما، لا أريد أن أغرق في أمور تافهة.

إيسمين: أختى جنت على نفسها أرجو أن تقبلني بقربها.

آنتـــيــجــون: لا أقبل بمن لا يتجاوز حبها لأخيها حدود الكلام.

إيس مين: أختي، لا نجد دوماً قلباً يجرؤ على التمرد، ولكن نجد قلباً يجرؤ على الموت أحياناً.

آنتــيــجــون: لا تحاولي أن تشاطريني مصيري في موت مقترك، ما لم تفعليه ليس لك، موتى يكفى.

إيسمين: أختي أحبك، على رغم أنك قاسية. إذا رحلت،

ماذا يتبقى لي على هذه الأرض؟

كريون أنا أترككم.

: يطيب لأختي أن تسخر مني.

ربما أحزن من أجلك، وأتعذب!

أكرر ما عرضته عليك ثانية.

عرض جميل لكنى اتخذت قراري.

ين: بما أنك لم تعتمدي على فلا أساوي شيئا في

نظرك، أليس كذلك؟

تشجعي أختي وتمتعي بحياتك، أما أنا فقد

فقدت كل رغبة في الحياة ولم يعد لدي سوى رغبة واحدة هي خدمة الأموات.

قلت لكم إنهما مجنونتان، الأولى جنت منذ دقائق والثانية منذ زمن طويل.

لا أربد أن أحيا من دونها.

لا تحدثيني عنها، لم تعد موجودة.

تقتل خطيبة ابنك؟

هيئي نفسك للموت وخذي علما بتوقيته: يأتيك حين تنتشي طيبة وترقص ماجنة على حلبة إله الخمر ... اخرج بهما من هنا.

(الحارس يخرج ومعه آنتيجون وإيسمين)

(كريون يأمر حارسه بإعادة السيف).

أحد الشيوخ (وهو يتسلم السيف): كريون أنت تتهيأ لترقص احتفالا بالقتل، فلا تدع نعالك

آنت جون:

إيســـمين:

آنت يجون:

إيسمين:

آنت\_\_\_جون:

ايس مين:

آنتيجون:

كــــريـون:

إيسـمين:

ک ریون: ایس مین:

كـــريـون:

تقسو على الأرض فتدوس معها، تربة بلوح فيها الاخضرار، أيها القائد العظيم اضرب بحكمة تجعل معها الإنسان الذي أثار غضبك مجبرا على مدىحك.

شـــيخ ثان: (يلبس كـريون فناع باخـوس) لا ترم به إلى الحضيض حتى لا يغيب عن نظرك، في هذه الحال لا يعود يملك شيئا ولا تبق له شيئا بخاف عليه، يخرجه العار من دائرة جيروته فيتذكر حياته الماضية ويتمرد فيه الانسان الحديد.

الشيروخ: يكفى القليل ليبلغ البؤس مداه. لا تستنفد إغراق الناس في البؤس فيقصر عمر سباتهم، زمن الضيق الأعمى يعجل صحوتهم، قريبا يسقط آخر وريث لبيت «أوديب»، وعندما تنهار الصروح الكبيرة يسحق انهيارها الكثير من السقوف.

ها هو «هيمون» أصغر أبنائك. عذابه لفقدان خطيبته أكيد وكبير، يصعب عليه أن يعدل عن زفافه.

(پدخل هیمون)

ابني... يقول الملفقون إنك أتيت بدافع حبك للصبية، وإنك لم تأت لترى الحاكم... أباك!

إذا صح ما يقولون فقدومك لا جدوى منه.

أعود من المعركة وقد حالفنا النصر ... بفضل الذين ضحوا بدمائهم وهم كثر. لأجدها

وحدها ترفض أن تطيع أوامري وتسخر من انتصارنا وتنشغل بأمور شخصية تافهة.

مــون: ومع ذلك فمن أجل هذا أتيت. وآمل ألا يزعج صوتى الأب الذي وهبني النور، عندما ينقل صوتى أخبارا سيئة تعبر عما يتداوله الناس في المدينة.

\_\_ريون: إنك تهدى النور من لا يستحقه، وذلك لا يجلب إلا المتاعب وشماتة الأعداء.

مــون: أنت تحكم وهذا امتياز، إذا كنت لا تطمئن إلا لسماع الأحاديث السارة فمن العبث أن ترهق نفسك من أجل الحفاظ على الامتياز، ذكر اسمك وحده برحف الناس:

حريق هائل يندلع فيقال لك شرارة ولا بد أن تنطفئ. فضل علاقة القرابة علينا أنها تضفى على تصرفاتنا قيما تتعدى المنفعة. لا بأس من سماع الحقيقة على لسان أحد الأقرباء من وقت لآخر، أخى «ميجاريه» الذي لا يعرف الخوف قاتل في ساحات آرجوس ولم يرجع بعد. إذن الكلمة لي الآن: اعلم أن المدينة بأسرها تعيش ضيقا شديدا.

\_\_\_ريون: وأنت اعلم أنه إذا فسد أقرب الناس إلى أكون أشيه بإنسان يغذى أعداءه، أعداء مترددون مشتتون يلتقون، اعرف أن بين الناس من يتذمر

لأنه يدفع ضريبة وآخر يتذمر من خدمة العلم. ولكن مهمة النخبة التي طلبت منك أن تكون على رأس فصائلها هي أن تقف حاجزا بين هذا وذاك فلا يصغي أحدهم للآخر بل يصغي إلى صوت السلطة.

لكن عندما يبدو الحكام متردين منقسمين تبدأ الأحجار بالسقوط حجرا تلو الآخر حتى تنهار المدينة. أريد أن أسمع ابني الذي وهبته النور، ابنى الذي جعلته قائدا لقواتى الخاصة.

هيــمــون:

أولى بنا أن نصغي إلى صوت الحقيقة. الصبية التي لم تشأ أن تترك أخاها مرميا تنهشه الكلاب تثير فعلتها رضى أهل المدينة، على رغم تأييدهم لقرار معاقبة الميت.

كـــــــ بـــــــن:

ريون: غير كاف. هذه ميوعة لا يكفي أن أضرب الفاسد، يجب أن تكون الضربة المؤلمة أمام أعين الناس في الساحات العامة، لتكون عبرة أكيدة لكل من تسول له نفسه الانجرار مثله نحو الفساد: الفساد أضربه دون أن ترتجف يدي وهي تضرب. تسدي النصائح وأنت تجهل حال الناس والمدينة.

«لا تتشبث بما تعرفه، انظر حولك، فكر كما يفكر الآخرون، تكلم بلغتهم».

الشيروخ: فرض عقاب قاس يستنزف قوانا.

كــــريون:

الشـــيــوخ:

كــــريون:

كــــريـون:

هيــمـون:

كــــربون:

غرز المحراث في الأرض يستنزف قوانا كذلك. إصدار أمر ملطف يصنع المعجزات، يوفر قوانا ولا يكلفنا عناء كبيرا.

أصناف الأوامر كثيرة، من يصدرها؟ هذا هو المهم.

سواء كنت أبى أم لا أقول أنت.

حتى إن أجبرت يوما على إصدار الأوامر لا بد أن أفعل ذلك على طريقتي الخاصة.

على طريقتك الخاصة شرط أن تكون الأصلح. كيف تحكم وأنت تجهل ما أعنى؟ هل تبقى صديقا وفيا مهما تنوعت الأساليب التي اتصرف بها؟

أفضل أن تتصرف أنت بطريقة تسمح لى أن أبقى الصديق الوفي، أفضل أن تتخلى عن الاعتقاد أنك على حق ولا أحد سواك، ما من إنسان ظن أنه من نطفة تمتاز عن غيرها، وأنه يملك فكرا ولغة تصنفانه على حساب الآخرين، استطاع أن يخفى طويلا الفراغ الذي في داخله، عندما يضرب الإعصار فإن الاشجار التي تتحنى أمامه تستعيد اخضرارها عندما تعود الشمس، أما التي تقاوم منها فتختفى عن وجه الأرض، وعندما تحرك الرياح مياه البحر يرفع ربان السفينة الصوارى وإن لم يفعل قاد السفينة إلى هلاكها.

الشيه عندما تتعقد الشهد عندما تتعقد الأمور ويصبح حلها في يد الآلهة. نحن بشر يقيننا محدود، تراجع عن قرارك وشاطرنا هدوء يقيننا.

كـــريون: تريد أن تجر العربة سائقها، أليس كذلك؟ هيــمـون: اعلم أن الخوف، الذي يهدد الناس زمن السلم ما زال على حاله، على رغم العصبية التي تشحن نفوسهم زمن الحرب.

كـــريون: الحرب انتهت شكرا على المحاضرة.

هيمون: وما يخشاه أهل المدينة أن تحول انتصارك إلى الداخل، في عملية تصفية دموية تطال كل من خالفك الرأي.

ك من يخالفني الرأي؟ سمهم لي فأكون لك من الشاكرين، بدل أن تبدو كالناطق باسمهم.

هيهم انسهم.

الشيروخ: فضيلة الحاكم الذي يعرف خلاصه هي أن ينسى كريون.

كـــريون: أنا كبرت ومن الصعب أن أنسى، ولكن أنت يافع الصبا وقادر على النسيان لو طلبت منك أن تنسى الفتاة التي تعرض نفسك من أجلها بشكل استغله أولئك الذين يضمرون لي الشر، فراحوا يه مسون هنا وهناك بأنك تتخلى عن كل شيء من أجل حمايتها والدفاع عنها، فهل تساها؟

هيمون: أنا أدافع عن عدالة قضيتها.

ك ريون: قائد نخبة فصائلي يرى العدالة عند صبية.

هيمون: تهينني، أصر على القول: إنني أخاف عليك.

كريون: تخاف أن تندس في فراشك فلا تجدها.

هيمون: لا مانع أن أقول إنه كلام أبله سوى أنه صادر عن أبى.

**كــــريون**: لا مانع أن أقول إنها وقاحة سوى أنها صادرة عن عبد لامرأة.

هيمون: والذي يفضل أن يكون عبدا لامرأة على أن يكون عبدا لك.

ك ريون: أخيرا، فلتها، وما قلته لا يمكن التراجع عنه.

هيمون: لن أتراجع، كنت تفضل أن تقول أنت كل شيء ولا تسمع شيئا؟

ك\_\_\_\_\_\_ ابعدوا عني هذه الحشرة فورا.

هيمون: أنا ذاهب، لا ترتجف: لن ترى من يقف في وجهك بعد الآن.

(یخرج هیمون)

الشيروخ: سيدنا... الرجل الذي خرج لتوه غاضبا هو النك الأصغر!

ك ريون: ومع ذلك فلن يخلص المرأتين من الموت.

الشيوخ: تفكر الآن بقتل الاثنين معا؟

ك ريون: قضية إيسمين تختلف لأنها لم تتورط، أنتم على حق.

الشيوخ: ً

كــــريـون:

وآنتيجون، أي ميتة تهيئ لها؟

في هذه اللحظة يتحلق رجالي ويرقصون للإله باخوس، نعالهم تضرب الأرض، أما الجانية فقد أمرت بنقلها إلى مغارة موحشة خارج المدينة لتبقى هناك ومعها القليل من الشعير والخمر كالتي نضعها للميت في قبره، هكذا أبعد العار عن المدينة.

(يخرج كريون باتجاه المدينة)

الغيوم تتلبد فوق رؤوسنا. في غرفتها ابنة أوديب تعد نفسها ليأويها منفاها الأخير وهي تنصت من بعيد لصوت الإله باخوس ينادي اتباعه فتجيبه مدينتنا التي نخرتها الكآبة، ومع ذلك ما زالت تتعطش للملذات فتغرق في سبجون الفرح تخلع زي الحداد الذي حاكته لأبنائها وتتهالك على عريدة الإله باخوس.

(الشيوخ يرتدون أقنعة الإله باخوس)

يا إله الشهوات، أيها الإله الأبدي الانتصار، زرعت الفرقة في قلوب أولئك الذين تنبض شرايينهم بدم واحد. لا أحد يعترض على مشيئتك وليس لأحد حق عليك. من يجرؤ على مخالفتك خاسر سلفا.. يكفي أن تحل عليه مشيئتك ليصبح طوع إرادتك ينوء تحت نير السلطة وبعد لها رقابا جديدة.

الشييوخ:

يا إله الشهوات، أيها الإله الأبدي الانتصار، تجبل إرادتك الأجناس المتناحرة وتخضعها لشرعك الأحد. أنت المسالم الذي لا يستخدم العنف وبصحبتك الجمال الإلهي.

(تدخل آنتیجون یقودها حارس وتتبعها الخادمات)

أحد الشيوخ: أنا نفسي تملكت الحيرة مني فلم أعد قادرا على حبس دموعي. آنتيجون تتقدم الآن لتقبل العطابا الحنائزية من خمر وشعير.

آنتيجون: رجال مدينة آبائي، أجتاز دربي الأخير ولآخر مرة أرى فيها نور الشمس، إذن صحيح لن أراه أبدا بعد اليوم؟ إله الأموات، الذي يضع الغشاوة على أعين الرجال يقودني إلى المغارة المعتمة. أرحل فلا تغطي رأسي طرحة عرس ولا يواكبني الناس ولا تصدح أغنيات الأفراح.

تتوجهين إلى مثواك الأخير ذائعة الصيت يواكبك المديح. وبال المدينة لم يصبك، تتصرفين بحياتك حرة وتهبطين حية إلى عالم الأموات.

يا لتعاستي، يسخرون مني وما زلت حية أرى النور. آه، مدينتي وأنتم يا رجال مدينتي الأثرياء الأقوياء! ستقولون يوما إنني دخلت مقبرة في جـوف الصـخـر دون أن يبكيني أولئك الذين أحبهم. ستقولون أي شرعية أوصلتني إلى هذه

الشــوخ:

آنتیجون:

النهاية الغريبة، أنا الغريبة بين الناس، الغريبة على الموت. على الموت.

الشيوخ: السلطة لا تستطيع أن تتراجع عندما يطرح الفعل مسألة وجودها. عندها من لا يهمه إلا غضبه يكون إنسانا فاسدا.

آنتــيــجــون: آه، أبي، أمي التعيسة، ابنتكما التي لم تعرف بهجة الزواج، آتية إليكما وقد لعنتها مدينتكما، آه، أخي أنت الذي كان يحلو لك العيش سقطت، وأنا مازلت هنا وحدي، أنا آتية للقاك.

أحد الشيوخ: (يضع أمامها قصعة شعير): عذارى أنبل العائلات كثيرات دخلن مثلك عتمة القبور وصبرن فتحول رب الإله إلى سيل من الذهب وهبط يخصب أرحامهن. ساعة فساعة انتظرن زمن المخاض.

آنت يجون: كثيرات مثلي تسمرت أجسادهن بين صخور الجبال يذرف الشتاء في عيونهن دموعا من الجليد الشفاف. الآلهة تهيئ لي مثل قبورهن.

أحد الشيوخ: (يقدم لها إبريق خمر): كانت الكثيرات آلهة تحررت من آلهة. نحن فانون أبناء لفانين. أنت في الحقيقة تموتين، لكن ميتة شريفة. موتك أقرب إلى موت الآلهة.

انتيجون: تعتبرونني ميتة وتنوحون. ترفعون أعينكم إلى زرقة السماء ولا تجرؤون على التطلع إلي. أنا

التي لم تقدم إلا على فعل مقدس بدافع هدف مقدس.

الشيوخ:

ابن درياس أطلق العنان لشتائم لسانه ضد القدر فحبسه ديوقيزوس في جوف صخرة. أصيب بالجنون وهو يتخبط في ظلماته فتعلم وقح اللسان أن يحترم الإله.

آنتي جون:

شتائم لسانه ضد القدر، أجدى لكم أن تأخذوا منه العبرة فتستعملونها لما فيه خير لكم بدل أن تذرفوا الدموع. أنتم عميان.

الشييوخ:

عيون كثيرة كانت تبصر فأطفأتها الحراب. سطوة القدر مخيفة فلا الثروة ولا السلطة التي يهبها إله المعارك يمكن أن تنجو من قبضته.

آنتى حەن:

لا، أرجوكم لا تكلموني عن القدر، أعرفه جيدا. كلموني عن الرجل الذي حكم علي أنا البريئة. هيئوا لهذا الحاكم قدرا يليق به. لا تأملوا أيها التعساء أنه سيوفركم. أنتم الذريعة التي حارب كريون الغرباء من أجلها، وثقوا أنه مهما ازداد عدد المعارك التي يكسبها فالمعركة الأخيرة لا بد أن تبتلعكم. مدينتي الحلوة طيبة، أنجبت وحوشا يتشبثون بشرعيتهم ويقودونك إلى الدمار. إذا سألكم أحد أين آنتيجون قولوا: رأيناها تبحث عن الموت ليكون لها ملجأ.

أدارت لنا ظهرها وخرجت بخطوات واسعة. كأنها هي التي تقود الحارس، اجتازت الساحة التي انتصبت فيها أعمدة البرونز وتكدست فيها غنائم الحرب، فأسرعت الخطى واختفت. ولكنها ابنة عريقة لسلالة الحكام. عندما كانت الأبراج تتسلط على التعساء كانت تختبئ في ظلالها ولا تأتي بحركة إلى أن جاء دور البيت الذي خرجت منه إلى الحياة، بيت عائلة لابداكوس، ورأت الأيادي الملطخة بالدماء تقتلعه من أساسه، عندها فقط برزت وفجرت غضبها. عندما رأت أخاها في العراء أحست بالبرد.

آلاف الجرائم [... ارتكب الحاكم الجريمة الأخيرة بحقها. قبل ذلك لم ترفع ابنة أوديب عن عينها غشاوة تشكلت مع الزمن لترى الهوة التي تقف عندها.

الضلال نفسه يحمل طيبة على الرقص الآن. طيبة تملكها الجنون فراحت تتلذذ بشراب الانتصار، الشراب الذي أعد في الظلمة تتجرعه الآن وتصرخ من الفرح.

ها هو تيريزياس العراف الأعمى. هل جاء يحمل إلينا ضجيج الخطر: الشقاق الذي يمزق المدينة، التمرد الذي يهددها؟

(یدخل تیریزیاس یقوده طفل ویتبعه کریون)

تيريزياس: على مهل وفي الخطوات نفسها . دع الرقصات تدوريا بني، أنت الدليل، واجب الدليل أن ينقاد لمحون الآله باخوس، متى رفعت الخطوة قدمك إلى فوق أكثر من اللزوم لا يعود بإمكاننا أن نتفادى السقوط. انتبه فلا تقودك خطواتك لتصطدم بأعمدة النصر، النصر، المدينة تصرخ بالنصر، المدينة مليئة بالمجانس.

(کریون پتیعه ساخرا منه)

ك\_\_\_\_\_ عن الحرب؟

تي ريزياس: إنك مجنون لترقص قبل النصر.

كـــــرىـون:

أيها العجوز العنيد، ترى أشياء لا وجود لها ولا ترى أعمدة النصر حولك؟

تيـــريزياس:

لا أراها. أصدقائي. أوراق الغار الخضراء الكثيفة نفسها لا أراها قبل أن تيبس، قبل أن بحدث حفيفها الصخب.

\_\_\_\_ريـون:

لا تحب الاحتفالات. تأتى كل مرة لتقص علينا أشياء مرعية.

تبريزياس: لأن الأشياء مرعبة. اسمعوا توقعات قدر طيبة. طيبة التي أسكرها نصر مبكر وأعمتها الصبحات المدوية الآتية من حلقات الرقص الماجنة. كنت جالسا في مكان يجتمع فيه الطير، أنصت لصخب رهيب، الكواسير كانت تتقاتل بشراسة. من شدة خوفي أسرعت

وأشعلت المذابح. ما من مدبح تألق بشعلة جميلة. الدخان وحده فاح رائحة الدهن الزنخ، لحوم الأفخاذ تجعدت فبدت العظام عارية.

الشيهوخ: نذير شؤم في يوم الاحتفال بالنصر.

تي ريزياس: إليكم المغزى المشؤوم لهذه البلبلة المبهمة: المدينة عليلة وسبب العلة أنت كريون، المذابح دنستها الكلاب والطيور التي أكلت حد التخمة من جثة ابن أوديب. ما من طير أطلق صرخة تبشر بالخير. كلها أكلت من لحم إنسان ميت، الآلهة لا تحب هذا الدخان العابق في هياكلها. انحن أمام الميت كريون ولا تطارد إنسانا لم يعد له وحود.

\_\_\_\_ريون: طيورك أيها العجوز تطير على هواك، أعرف ذلك، ويسرني أنها طارت من أجلى، أنا لست بخيلا لتفوتني ألاعيب العرافين. املأ خزائنك بالفضة والذهب ولكن لن أدع الميت يدفن، وإنه لا شيء يخيفني من الآلهة. الآلهة تفعل ما تراه مناسباً. لا أحد يملك سلطة عليها. ولكن الفانين، حتى الأقوياء منهم، يلاقون ميتة مخزية أيها العجوز عندما ينطقون بكلام مخز ينتفعون به.

تيــريزياس: أعرف ذلك وأكثر منه بقليل.

تكلم تيريزياس سيدنا ... لنسمع العراف.

الشييسوخ:

**كــــريون:** تكلم، قل ما تشاء ودون مساومة. العرافون لأ يرفضون المال.

تي ريزياس: والطغاة يعرضون المال على الدوام كما يبدو.

ك ريون: الأعمى يعض على طرف القطعة النقدية وبقول: العملة حيدة.

تي ريزياس: احتفظ بمالك. لا أحد يعرف ما يمكن إنقاذه في الحرب المقبلة: ماله، أولاده، سلطته...

ك\_\_\_\_\_ريون: لن تكون هنالك حرب مقبلة.

تي ريزياس: حقا؟ ولكن ما نراه يستطيع أن يراه طفل. المال الذي ينفق على أعمدة النصر قليل لأن المال الكثير ينفق على معدات القتال – هل تحضر لحرب حديدة؟

الشيوخ: كان ذلك قبل النصر، افترض أن الأمور تغيرت الآن؟ وأن العربات المحملة بالغنائم من أسماك وبرونز لا تنفك ترد من آرجوس؟

تيرياس: عيون حراسك مزروعة في كل أنحاء المدينة. أنت وحدك تعرف أي مهمة أوكلت إليهم. في بيتك بالذات شق الخلاف يتسع، وما كان ذلك ليحدث لو كانت صفقة الحرب رابحة. يشاع في المدينة أن ابنك هيمون خرج من هنا هائجا: رميت بخطيبته آنتيجون حية إلى المغارة الموحشة لأنها أرادت أن تدفن أخاها بولينيس، الذي كنت قد قتلته بيدك؛ لأنه انتفض ضد

حربك التي حرمته أخاه إيتيوكل. بلغت قساوتك حدا لا يطاق كريون، ويما أن مالك لم يعم بصرى أسألك: لم كل هذه القساوة كربون؟ أساعدك على الإجابة إن شئت. ربما لأنك لا تملك المال والرجال لحربك المقبلة؟

كــــريون: لعبتك ذات وجهين مثل طريقتك في سرد الأشياء. تيـــريزياس: والأخطر من ذلك أن أقول نصف الحقيقة. ولكنني تلقيت جوابا وهو ذو وجهين: عندما تسوء الأمور تبرز الحاجة إلى رجل قوى، يأتى وتأتى معه الكارثة، يصعب معه إيقاف الحرب فتمرغ أنفه. النهب يجر النهب والقسوة تجر القسوة والإبادة تجر الإبادة، وفي النهاية لا تبقى الحرب في المدينة على شيء. أعطيتكم صورة ما جرى بالأمس وما يجرى اليوم، تطلعوا أنتم إلى غدكم فترجفوا.

خذنی یا بنی!

(يخرج تيريزياس يقوده الطفل)

سيدنا، تكلم العراف عن أمور مثيرة للقلق، ولكنه الشـــيــوخ: لم يتفوه بكلمة عن أمور أشد خطورة منها.

ولمُ تشغلون أنفسكم بأمور لم يثرها؟

كريون، لم يبق الكثير من الرجال في المدينة، الشييوخ: متى يعود الشبان؟

بما أن العراف أثار هذه المسألة عن سوء نية ــــرىون:

كـــريون:

فسأجيبكم: الحرب التي زجت بنا فيها آرجوس لم تنته بعد ولا تدور لمصلحتنا بشكل كاف. عندما طلبت وقف القتال كادت الغلبة تكون لنا لو لم يحدث خلل غيَّر مجرى الأمور، الخلل كان خيانة بولينيس، عوقب الخائن والعاصية التي بكته.

قضية العاصية نفسها لم تنته بعد، ابنك الأصغر هيمون وقائد قواتك الخاصة لم يعد إلى حانيك.

ــرىــون:

ولا أتمنى أن أراه ثانية. ليبق بعيدا عنى وعنكم. تركني في خضم المعركة وانزلق ليقع في شرك أنثى، ابني البكر ميجاريه لم يزل يقاتل بضراوة إلى جانبى لتهد ضرباته أسوار آرجوس وتوقد ضربته الحديدية الحماس في نفوس شيان طيبة فيندفعون إلى المعركة.

الشييوخ: ولكن شبان طيبة ليسوا ذخيرة لا تنضب. تبعناك على الدوام كريون، النظام خيم على مدينتنا، خلصتنا من الغرباء الذين تغلغلوا بيننا. خلصتنا من الطارئين الرعاع الذين يعيشون على اغتصاب حرماتنا، الذين لا يهنأ لهم عيش إلا بإشعال الحروب، الذين يقتاتون من زرع الشقاق في صفوفنا، ويهددوننا في عقر دارنا حينا، ينفذون مأرب من يدفع لهم،

وأحيانا يتحركون لأنهم لم يجدوا من يدفع لهم. كربون، هل تفوق هذه العملية قواك؟

\_\_\_\_\_ريون: سرت على رأس حملة نحو آرجوس. من أصدر الأمر؟ كان الأمر يقضى باستخراج الحديد من الجبل وآرجوس غنية جدا بالحديد، أنتم أصدرتم الأمر،

الشييوخ:

كنا نثق بك. لم نفكر بالنتيجة، سددنا آذاننا خشية أن نسمع ما يرعبنا، وفي كل مرة كنت تقول إنها المعركة الحاسمة، والآن تتصرف تحاهنا كما كنت تتصرف تجاه العدو. فساوتك تزج بك في حرب مزدوجة،

> ولكنها حربكم. كــــريـون:

> بل حربك أنت، الشييوخ:

ويكفى أن أنتصر على آرجوس لتصبح حربكم! بدأت كــــرىـون: أضيق بكم، لا شك أن حديث العاصية آنتيجون أفقدكم صوابكم وجعلكم تتنقلون إلى صفها.

> للأخت دون شك حق دفن أخيها. الشييوخ:

ولقائد القوات دون شك حق معاقبة الجبان. كــــرىون:

التشبث بشرع ضد شرع آخر وإكراه الناس الشــوخ: على قبوله يقودنا إلى الهاوية.

> الحرب تخلق شرعا جديدا، كــــريون:

> وعلينا أن نقدم لها وقودها. الشيسوخ:

يا ناكري الجميل! الغنائم تقبلونها فتملأ كــــريون: اللحوم بطونكم، ولكن منظر الدماء يشير قرفكم، تتهمونني بالمجزرة التي وقعت وتشكون من قساوتي. ولكن اعلموا أن غضبي سيتضاعف إذا لم ننتصر ولم تعد العربات محملة بالغنائم.

الشيروخ: إلام تحرم طيبة من رجالها؟

كــــريون: إلى حين يستولي رجال طيبة على آرغوس الغنية.

الشييوخ: استدعهم إذن قبل أن يفنوا، كريون.

**كـــــريون:** ليعودوا وأياديهم فارغة؟ هذا أمر لن أقدم عليه قبل أن تقسموا على تحمل نتائجه.

الشيوخ: ليعودوا وأياديهم فارغة، ليعودوا وأياديهم مبتورة، ليعودوا مشوهين، نريدهم أن يعودوا أحياء على الأقل.

كـــريون: اتفقنا، أستدعيهم متى سقطت آرجوس. يعود بهم إليكم ابني البكر ميجاريه، ولكن احرصوا على ألا تكون الأبواب منخفضة فتنفتح لغير الأقزام من الرجال، خشية أن يقتحمها الرجال العمالقة العائدون فيخلع أكتافهم باب قصر من هنا وباب خزينة من هناك.

الشيروخ: تهددنا بمحاربينا؟ تنوي أن تحرض رجالنا ضدنا؟ كريون: سأحدث ابني ميجاريه بالأمر.

(يدخل رسول آتيا من ساحة المعركة)

الرسول: سيدى، استعد للضربة الرهيبة! جئتك رسول

بلاء! أوقف الاحتفالات! اعتقدت أنك انتصرت قبل الأوان! قواتك ضربت، قواتك تاهت عند أبواب آرجوس. ابنك ميحاريه سقط مهزقا على أرض آرجوس الصلبة. ما إن تركتنا بعد أن عاقبت بولينيس وعلقت المشانق للمحاربين الذين عارضوك أمام القوات حتى قادنا ابنك ميجاريه من جديد إلى ساحة المعركة وكتائبنا لم تعوض بعد ما خسرته. كان من الصعب أن ترفع سواعد رجالنا الفؤوس الملطخة بدماء الطيبيين في وجوه أهل آرجوس. وعلى رغم ذلك فقد دارت المعارك لمصلحتنا في البداية، كان كافيا أن نقاتل لنستعيد طعم المعركة، رائحة الدم هي نفسها، سواء أكان دمنا أم دم الأعداء، وما لا نجرؤ على الإقدام عليه نقدم عليه عادة لأننا نخاف العاقبة. ولكن القتال في أرض غريبة صعب ولا سيما إذا قل السلاح والعتاد. شعب آرجوس استخدم آلاف الحيل، النساء كنّ يقاتلن، والأولاد يقومون بالعون، أشعلوا النار في بيوتهم وهجروها كأنهم لا يقيمون للعودة إليها حسابا، الجدران جعلوا منها متاريس والأثاث أسلحة، وابنك الأكبر لا ينفك يدفع بنا إلى قلب المدينة التي تحولت إلى مقبرة. الركام كان يفصلنا بعضنا عن بعض،

والدخان يعمي أبصارنا. حاولنا أن نهرب من النار فاصطدم بعضنا ببعض. الطيبي يقاتل الطيبي، والآلهة أدرى منا باليد التي قتلت ابنك. شبان طيبة، أقوى فصائل طيبة، أبيدت بكاملها، ولن تعود طيبة قادرة على الصمود طويلا: أهل آرجوس يزحفون نحوها من سائر الدروب، ومن رآهم بأم عينه لم يعد يتمنى غير الموت.

(الرسول يقع ميتا).

الشيوخ: الويل لنا.

ك\_\_\_\_\_ريون: ميجاريه، ولدي.

الشيروخ: لا تضيع الوقت في البكاء... اجمع كل الفصائل.

كريون: أجمع الهواء بغربال!

الشيوخ: في نشوة النصر ترقص طيبة وقبضة العدو الحديدية تزحف نحوها. أعدت السيف إلينا لتخدعنا، تذكر ابنك الآخر، ناد ابنك الأصغر.

كريون: هيمون، ابني، ابني الأصغر، النجدة، كل شيء انهار، انس ما قلت، كنت في أوج قوتي ولم أكن أعى ما أقول.

الشيرع نحو المغارة وأطلق سراح البنت التي دفنت أخاها، أطلق سراحها!

ك ريون: إذا خلصتها من القبر فهل تدعمونني؟ أنتم لم تطالبوا بشيء ولكنكم قبلتم بكل شيء، القضية قضيتكم أيضا.

الشيوخ: هيا!

كريون: الفؤوس، إلى الفؤوس.

(یخرج کریون)

الشيهوخ: أوقفوا هذه الرقصة!

(ضاربين على الصنوج)

يا إله الشهوات، يا مجد هذه الأرض بجداولها وغاباتها التي أحبها قدموس، إذا كنت تتمنى أن ترى هذه المدينة ثانية أسرع بالحضور قبل أن يخيم الظلام، قبل أن تفنى طيبة مدينتك.

يا إله الشهوات، هل يمكنك ألا ترى اللهب يلمع في البيوت والدخان يتصاعد من الحرائق والغيوم السوداء تتلبد في السماء.

ظن الطيبيون أنهم باقون على امتداد الشواطئ لآلاف السنين، فها هم اليوم لا يملكون صخرة يسندون رؤوسهم إليها، ولن يكون غدهم أفضل.

يا إله الشهوات، كنت أمس تجلس قرب العشاق على ضفاف الأنهر، كنت تقطع الغابات فتعبق بالروائح الطيبة، كنت تعبر شوارع المدينة لتمسح بيدك نصال سيوف رجالها والبسمة على شفتيك، كنت تسير في دروب طيبة المتلئة بأفراح الأعياد فتوقع الأناشيد الربانية خطواتك.

واأسفاه، الحديد يمزق اليد التي حملته، السواعد خارت قواها!

واأسفاه، العنف يتطلب معجزة والتسامح يتطلب القليل من الحكمة، العدو الذي هزمته طيبة أكثر من مرة يهدد الآن بيوتها، وعند أبوابها السبع يبرز فمه الموصوف بالحراب الدامية. ولن يرحل قبل أن تنتفخ وجناته ىدمائنا.

ها هي الخادمة تشق طريقها نحونا في زحمة المتهالكين على الفرار. تحمل ولا شك رسالة من هيمون قائد فصائل النخبة، قائد مخلصينا.

(تدخل الخادمة الرسولة)

الرس ولة: يا للسقوط المتسارع، يا للسيف الأخير المتحطم، هيمون مات، بيده قتل نفسه. أنا رأيته... توجه سيدي كريون بصحبة خدمه إلى المكان الذي يرقد فيه جسد بولينيس بعد أن مزقته الكلاب. نظفوا ما تبقى من جسده ومددوه فوق أغصان رطبة، واعتنوا بتكويم التراب فوقه، وعند مدخل المغارة سمع الجميع أنينا، أبلغنا سيدنا بالأمر فأسرع والصوت الحزين يتضح، وما أن وصل حتى علت صرخته: «هذا صوت هيمون، صوت ابني».

داخل المغارة آنتيجون تدلت من السقف وقد ربطت حبل صوف حول عنقها، وعند قدميها ركع هيمون يبكي موت خطيبته وجرم أبيه. تقدم الأب وقال له: «اخرج من هناك يا ولدى، أرجوك، راكعا على ركبتي».

لم يجب الابن، استل سيفه ودار بنصله باتجاه والده، تحرك الوالد وتلاشت الضربة في الفراغ. وقف الابن ساكنا وعلى مهل غرز السيف في خاصرته وسقط، لا حراك، ارتاح الميت بالقرب من الميت، العرس سيقام هناك في العالم السفلي، جاء سيدي بنفسه.

الشيروخ: مدينتنا قيدت لزمن طويل واليوم ما من أحد يهديها، مدينتنا ضاعت، سقط الطاغي، ها هو آت تجره النسوة، يحمل بين يديه ثمرة جنونه.

(یدخل کریون یحمل ملابس هیمون) ريون: انظروا ماذا أحمل، الملابس، كنت أعتقد أنني سأحمل سيفا. ابني مات، تركني بسرعة، معركة أخيرة كانت كافية لنسحق آرجوس، لكن الشجاعة وإرادة القتال حتى النهاية دارت

دائرتها على. إنها نهاية طيبة، يجب أن تموت

طيبة، ستموت بموتى، ستفنى وتترك للكواسر، أريد ذلك.

(يخرج كريون برفقة الخادمات)

الشيوخ:

استدار وذهب، حاملا بين يديه قطعة قماش ملطخة بالدم، وكل ما تبقى من أثر لعائلة لا بداكوس، مشى نحو المدينة التي أوشكت أن تسقط.

نحن، نحن ما زلنا نتبعه، نتبعه حتى الموت، القبضة التي أحنت رقابنا لوعيده بترت، ولم تعد قادرة على الضرب، ولكن القبضة التي رأت كل شيء وتكهنت بكل شيء لم يسعها أن تكون غير عون للعدو، العدو الذي سيبيدنا الآن، الزمن قصير جدا، وكل ما يجري مكتوب، وما من إنسان يسعه أن يحيا ما يكفيه ليعرف الأيام الحلوة، الأيام الهينة، ليتحمل الجرم صابرا، ويصير حكيما مع مرور الزمن.

## النهاية

## الاستخدام الحر« للطراز» (\*)

مقدمة لطراز مسرحية آنتيجون لعام ١٩٤٨

I

لقد بات معروفا أن الانهيار المادي والروحي لعام ١٩٤٥ قد أيقظ حاجة غامضة إلى التجديد، والفن قد وجد نفسه هو أيضا متحمسا هنا وهناك لأبحاث جديدة.

لكن، والحق يقال، فإن اللبس الكبير يبدو مهيمنا على العقول، عندما يتعلق الأمر بالتمييز ما بين القديم والجديد. إن الخوف من عودة القديم قد امتزج بالخوف من التجديد، إضافة إلى ذلك، فكما أن المهزومين هم مدعوون من كل حدب وصوب للابتهاج بالتغلب على النازية، فكريا وشعوريا، فإن الفنانين، بالمقابل، يحسنون صنعا في عدم وثوقهم بشكل أعمى بالذين يهللون للتجديدات.

وعلى كل حال، فإن الفن لا يمكنه أن يجد موقعه من كل هذا، سوى بالهروب إلى الأمام. وسيكون عليه التقدم بقوة بواسطة العناصر المتطورة للمجتمع، وليس بالابتعاد عنها، وإنه سوف يستطيع بواسطة تلك العناصر الخروج من حالة الانتظار غير المجدية التي يوجد فيها، من أجل الانتقال إلى العمل والاضطلاع بمهامه وسط الخرائب والأطلال. بالطبع، لن يكون سهلا على الفن أن يعود من جديد لامتلاك وسائله واستكمال أدواته. ويبدو

 <sup>♦</sup> الطراز هنا يعني المثال، أو الطريقة أو النموذج (الموديل). وهو بمعنى ما الطريقة في التمثيل والإخراج، التي ما إن تتبع حتى تصبح مثالا أو طرازا أو نموذجا.

أن الانحطاط السريع للوسائل الفنية في عهد النازية قد اكتمل فصولا دون أن نعير لذلك التدهور أدنى انتباه.

أما الخسائر التي لحقت بصالات العرض فهي اليوم تفوق أكثر بكثير تلك الخسائر التي مني بها الفن الدرامي بحد ذاته. والسبب الكامن وراء هذه الحالة هو أن الخسارة الأولى كانت قد حدثت بسبب انهيار الحكم النازي، بينما الخسائر من النوع الثاني، قد رافقت صعود ذلك الحكم. وهكذا مازلنا نتحدث اليوم عما يسمى بد «الألق» أو التألق في تقنية المسرحيات في عهد جورنك Goring، كما لو كان الأمر متعلقا بأسلوب من التمثيل يمكننا استعادته، دون أي تحفظ على طريقة الاستخدام التي جعلت يومها لهذا «الألق».

إن تقنية من هذا القبيل، كانت قد استخدمت من أجل تضييع المسببات الاجتماعية، لا يمكن استخدامها اليوم من أجل تسليط الضوء على تلك المسببات.

ولقد حان الوقت لبناء مسرح البشر الذين يتوقون إلى المعرفة، إذ إن المجتمع البورجوازي في ظل الإنتاج الفوضوي لا يمكنه أن يعي قوانين تطوره إلا لحظة الكارثة. وكما قال ماركس: فإن السطح الذي ينهار فوق رأسه هو فقط الذي يكشف له عن وجود قانون الجاذبية. لكن يا ويحه من ذلك المربي السيئ الذي هو الشقاء. فتلامذته يتعلمون كيف يشعرون بالجوع والعطش، ونادرا ما يشعرون بالجوع إلى المعرفة، وهم لا يتعطشون إليها، إن عذاباته لم تجعل بعد من المريض طبيبا، والشاهد على ذلك، أنه عندما يلاحظ ذلك المجتمع حدثا ما

من قريب أو من بعيد، فإنه لا يرى ذاته ترتقي إلى مصاف العالم أو الخبير.

وعندما يكون المسرح بصدد تبيان الحقيقة، فإن عليه أن يكون أيضا خبيرا في كيفية جعل العرض المسرحي متعة ما . والسؤال: كيف نحعل ذلك النوع من المسرح يقف على رجليه؟ إذ إنه غالبا ما نعزى أنفسنا أمام منظر الأطلال، ذلك أن البيت قد اختفى إلى غير رجعة، ويبقى أن الذي يعنينا هو المكان الذي لم يعد له من وجود هنا، ويبدو أن تصاميم المهندسين المعماريين لا تضل الطريق أبدا. فإعادة البناء قد كشفت من جديد عن كهوف العيب ومكامن الرذيلة. إن حياة محمومة بهذا الشكل، تبعث الوهم على وجود قوة لا متناهية: إذ إننا نجد في المحصلة، أن لا شيء يتقدم، وكأننا مريض مصاب بشلل في العامود الفقرى، فقد الشعور بقدميه، نحاول أن نضع الخطوة الواثقة، لكن كل هذا الهياج يجب ألا يعيقنا عن إدراك أن صعوبة الفن الكبرى، تكمن في كيفية متابعته بيسر كامل، في كل مشاريعه، بما في ذلك المشاريع الأكثر خطورة، وهكذا فإنه من الجائز ألا يكون من السهل، إبان فترة إعادة البناء، إنجاز عمل فني تقدمي، غير أن تلك الصعوبة يجب أن تجعلنا أكثر مثابرة في العمل.

## II

وإذا كان اختيارنا قد وقع على مسرحية «آنتيجون» من أجل التجربة المسرحية الراهنة، فذلك لأن موضوعها يستطيع أن يعطيها طابع الحالية، وتستطيع صيغتها أن تستنهض مشكلات على قدر كبير من الأهمية.

أما فيما يتعلق بالناحية السياسية، فإنه يكفي أن تعاد منهجة المسرحية، ولو لمرة واحدة، حتى تصبح التماثلات مع العصر الحالي، والتي كانت قد فرضت عن طريق القوة، بطريقة تبعث على الدهشة، تبدو بشكل مؤكد أكثر سوءا، وهذا ما يجب الاعتراف به، فالصورة الكبيرة للمقاومة في الدراما القديمة لا ترمز إلى هؤلاء المقاتلين في صفوف المقاومة الألمانية، حيث يجب أن نعلق عليهم أهمية كبرى، ولم يكن ممكنا أن نخط نشيدا من أجل تمجيدهم، وما يدعو للأسف، هو أننا نعمل القليل من أجل تخليد ذكراهم، ونعمل الكثير من أجل محوها.

فلا جدال في أمرهم هناك، ولا جدال في أمرهم هنا. وهذا قد يبدو بديهيا للوهلة الأولى، وعلى أي حال، فإن الذي سيعي ذلك هو الوحيد الذي سيتخذ موقفا من العمل بتجرد ضروري؛ كي يستطيع المشاهد أن يستخلص منه الدرس بما يشتمل عليه من قيمة لـ «آنتيجون»: الدلالة على اللجوء إلى القوة عندما تقع الدولة في التفسخ والانحلال.

إن التمهيد، بحد ذاته، لهذه المسرحية عليه: أن يكتفي بإعطاء المشكلة طابع الحالية، وأن يبرز فيها السمة الذاتية، فهو لا يستطيع أن يفعل أكثر من ذلك. ومسرحية آنتيجون تجعل مجمل القصة يجري بموضوعية في الدائرة الشاذة لأصحاب النفوذ. إن إمكانية تقديم فعل بمنتهى الشمولية وبطريقة موضوعية، وما يجري على مستوى شؤون الدولة، هو بالضبط ما قد مُنحَ لنا بمجرد أن جاهرنا بالنتائج المشؤومة، فالمسرحية القديمة بسبب بعدها بحكم الزمن - لا تدعو للتماهى مع الشخصية

الأساسية، غير أن العناصر الملحمية الموجودة في المسرحية، تمد لنا بالمقابل، يد العون، لأنها تحتوي بحد ذاتها على شيء مهم من أجل مسرحنا.

إن فن أو علم المسرحة الإغريقي يحاول - بفعل بعض معطيات التغريب، وبالأخص تدخل الجوقات - أن يحافظ على جزء من حرية التفكير تلك، والتي لم يعرف حتى شيللر كيف يحافظ عليها (١).

ونسجل ضمن هذا السياق، أن ما يهمنا ليس توسل «روحية العصور القديمة»، وبفضل مسرحية آنتيجون وفائدتها، لم يكن بمقدورنا التخلي عن مراعاة اهتمامات فقهاء اللغة، وعلى أي حال، حتى لو شعرنا بأننا مجبرون على فعل شيء ما من أجل عمل كمسرحية آنتيجون، فإن الوسيلة الوحيدة لبلوغه تبقى أن نصنع شيئا من ذلك العمل لأجلنا نحن.

## Ш

إن مشروعنا هذا لم يكن برهانا على علم مسرحة جديد، بقدر ما كان مناسبة لتجريب أسلوب جديد في التمثيل على نص مسرحي قديم. وعلى هذا الأساس، فإن الاقتباس الجديد، لا يمكن طرحه

<sup>(</sup>۱) «إن الحدث الدرامي يجري أمامي، لكنني أنا من يستعرض الفعل الملحمي الذي يبدو أنه، بطريقة ما، قد بقي جامدا. وإن هذا الاختلاف في رأيي هو على قدر كبير من الأهمية. فإذا كان الحدث يجري أمامي، فإني أصبح أسير حساسية المشاركة، ويفقد خيالي، بالتالي، كامل حريته، ويعتري داخلي اضطراب مستمر، لا ينفك على حاله، ويجب علي أن أبقى دائما في مواجهة الموضوع. إن أدنى التفاتة إلى الخلف وأقل تفكير، ممنوع علي لأنني خاضع لقوة غريبة، وعلى العكس من ذلك، فإذا ما قمت باستعراض الحدث الذي يمكنه أن يفوتني، يمكنني اعتماد طريقة غير منتظمة: أي أستطيع بحسب رغبة احتياجاتي الذاتية، أن أتوقف طويلا تقريبا، وأن أعود إلى الوراء، وأن أجيز لنفسي استباقات ما... إلخ».

في المسارح، جريا على العادة، كي تستخدمه تلك المسارح بحرية تامة. وما أنشأناه ليس سوى طريقة في التمثيل الملزم، مكونة من صور فوتوغرافية مع مجموعة أساطير.

أن طرازا أو نموذجا من هذا القبيل يمكث طويلا أو يختفي، وذلك بقدر ما يقدمه من إمكانات في التقليد أو الاختلاف، ومن المحتمل ألا تتجب هذه المجموعة، أو بعض أجزائها، عند إعادة إنتاجها أي شيء حي. وينبغي عندئذ حذف الكل أو حذف الأجزاء،

إن الطراز لا يستند على نبرات أو لهجات، بحيث يتعلق السحر (سحر الكلمة) بأصوات من نوع خاص، ولا على حركات وتنقلات، بحيث يصنع الجمال بعض التكلّفات البدنية. وهذه الأنواع من الأشياء لا تمتلك أبدا قيمة «الطراز». ونستطيع القول إنها «طرز» لا مثيل لها، لكنها ليست «طرازا» أو «مثالا» يقتدى به. فلكي يكون الشيء المقلد مفيدا، يجب أن يكون موضوعا للبرهنة.

إن العمل المتقن من قبل الممثل، الذي يستخدم «طرازا» (مثالا) ما، يقدم ذاته كمزيج لعناصر مثالية «أي يقتدى بها» ولعناصر لا مثيل لها. إن اقتراح استخدام «طريقة» (مثال) ما، يعني أن نتحدى بشكل واسع، الفنانين في عصر لا يهلل سوى للأصل والفريد، وللذي لم يحدث من قبل، وفي عصر يطالب بالعمل الفني «الفريد». وباستطاعة هؤلاء الفنانين أن يكتشفوا أن «الطريقة» (مثال)، ليست مبتذلة، وبأن لا شيء بالمناسبة، يوجد في أسلوبهم في العمل يساعدهم على استخدامه، وهم عندما كانوا شبابا، فإنهم قد عانوا الكثير لكي ينسوا أساتذتهم، ولقد تعلموا الآن، أن يبتكروا كل شيء في أدوارهم، وأن يخرجوا كليا معلميهم من ذاتهم. ولسوف يتساءلون: أين هي تلك

الحيوية المبدعة في حال أردنا استخدام «الطريقة»؟ ونجيب عن ذلك بقولنا إن تقسيم العمل في العالم المعاصر، وفي مجالات متعددة، قد حول فعل الإبداع ليصبح عملية جماعية مستمرة بطبيعة جدلية، في زمن فقد فيه الابتكار المنفرد والأصلى أهميته.

ولا يجب إيلاء قيمة كبرى لذلك الفعل الأول، الذي هو ابتكار «الطراز» (المثال).

ألا يضع الممثل الذي يستخدمه بعض سمات شخصيته في هذا الطراز؟

إن له كامل الحرية في ابتكار تعديلات، باعتبار أن هذه التعديلات تجعل إعادة صياغة الواقع، الذي يجب تمثيله وتقديمه، أكثر تهذيبا وإرضاء على المستوى الفني. إن الصور ذات الإيقاع الراقص (أوضاع، ترتيب في المكان، تنقلات) يمكن لها أن تستعاد بانصياع للفعل الأول، أكثر مما تستعاد بحرية ذات سيادة، وفي مثل هذه الحالة الأخيرة، فإن السيادة يجب أن تشتمل على السماح للواقع بالانسياب بحرية أيضا. أما في حال أدخلت التعديلات بمهارة، فإنها ستأخذ صفة «المثال» من تلقاء ذاتها، وبهذا يغدو المتمرن معلما، ويتغير «المثال»، أو تتغير الطريقة. وذلك لأن «المثال» (الطريقة أو الطراز)، لم يبتكر في الحقيقة من أجل تقديم شكل قاطع ونهائي للتمثيل المسرحي. وعلى العكس من ذلك، فإننا نولى الأهمية الكبرى للاكتمال، ونبحث عن إحداث تغييرات مع تأكيدها، ونريد أيضا أن تظهر سيرورات مبدعة مكان أفعال الابتكار المشتتة والفوضوية، بحيث تتطور التعديلات بطريقة متصلة أو متقطعة. إن «الطراز» (المثال) الذي صنع في «المسرح البلدي» في كوار Coir، خلال ما يقارب العشرين تمرينا، يجب أن يعتبر غير مكتمل بعد، كونه سابقا على التجربة، إنه يعلن عن كل نواقصه التي تنادي بالتحسينات، وهذا بالضبط ما يتعين عليه أن يحث المسرح على استخدامه.

## IV

أ - ديكور كاسبار نيهير Caspar Neher لمسرحية آنتيجون

أمام نصف دائرة من القواطع، ألصق عليه قصب مصبوغ باللون الأحمر، توجد مقاعد طويلة من أجل جلوس الممثلين، بانتظار شروعهم في العمل.

في الوسط تترك القواطع فراغا، يرى المشاهدون من خلاله الإلكتروفون (٢)، الذي يعمل تحت أبصارهم. أما الممثلون الذين ينتهون من أداء أدوارهم، فإنهم سوف يستخدمون ذلك الفراغ للخروج. أما مساحة اللعب أو التمثيل، فهي محددة بواسطة أربعة أوتاد علقت في رؤوسها جماجم أحصنة.

في المستوى الأول، نرى علاقة (حمّالة) الإكسسوارات مع الأقنعة الباخوسية (۲)، والكيل غار كريون المصنوع من النحاس، وجرة نبيذ آنتيجون ووعاءها، ومقعد تريزياس، ولا يلبث أحد القدماء أن يعلق على حمّالة الإكسسوارات سيف كريون. إلى اليمين نجد منصة التعذيب مع الصفيحة المعدنية التي يقود أحد القدماء بواسطتها الترانيم والتواشيح الدينية والتراتيل: «يا إله الشهوات، يا مجد هذه الأرض».

<sup>(</sup>٢) آلة لإدارة الأسطوانات وإسماع ما هو مسجل فيها (المترجم).

<sup>(</sup>٣) شبيه للإله باخوس، إله الخمر (المترجم).

من أجل البداية، جرى إنزال حائط أبيض مصبوغ بالكلس، عُلِقَ بواسطة أسلاك رفيعة. ومقابل هذا الحائط الذي جعلت فيه فجوة، وضعت خزانة. في الأمام نلحظ طاولة مطبخ مع كرسيين، وفي مقدمة يمين المسرح، وضعت حقيبة، وجرى في بداية التمثيل إنزال لافتة فوق الحائط، كتب عليها مكان وزمان الحدث، ولم يكن هناك ستائر.

وجلس الممثلون على خشبة المسرح، أمام أنظار الجميع، وما أن ولجوا المساحة المخصصة للتمثيل (والتي أضيئت بقوة) حتى اتخذوا الأوضاع والهيئات المناسبة للشخصيات، بطريقة شعر معها الجمهور، الذي لم يتصور بعد أنه قد نُقل إلى فضاءات اللاعب المسرحي، بأنه سوف يشاهد عرضا مسرحيا لعمل سوف يبقى قصيدة نثرية قديمة، على الرغم مما يبدو عليه من تجديدات.

لقد كان هناك تصوران متتاليان للديكور: ففي التصور الأول، نجد أن مقاعد الممثلين قد رسمت وحددت بطريقة ما فضاء القصيدة النثرية القديمة.

أما بالنسبة إلى القاطع خلف المقاعد، فقد صننع من غطاء عليه بقع دم ثور، تعطي انطباعا لستائر خيمة ما، وقد دُقت الأوتاد التى تحمل الجماجم بينها.

إن مساحة التمثيل كان عليها أن تضاء بشكل قوي، وقد عينت تلك المساحة بواسطة رايات صغيرة نصبت على مستوى الأرض.

وهكذا، فقد كان على الترجمة المقتبسة لزماننا، أن تكون متباعدة بهذا الشكل عن نص القصيدة القديمة. ولقد ولَّد فينا هذا

المفهوم شعورا بالانزعاج ما لبث يتعاظم، بقدر ما كنا نقدم انطلاقا منه على معالجة الحدث العصري بين أوتاد البربرية لثقافة الحرب.

وقد يكون بالإمكان وضع تصور ثالث للديكور: قد نستطيع حذف المدخل (البداية)، ونضع خلف المقاعد، بدل القواطع، لوحة تمثل مدينة هذه الأيام، وهي خراب وأطلال.

## ب - الأزياء والإكسسوارات

إن أزياء الرجال كانت مفصلة من نسيج الكتان (أكياس خام)، وأزياء النساء كانت مصنوعة من نسيج القطن. أما أزياء كريون وهيمون، فقد كانت تحمل زينات من الجلد الأحمر. وثياب كل من إيسمين وآنتيجون، كانت رمادية اللون، أما الإكسسوارات، فكانت مشغولة بدقة ومهارة، لقد كلف صناع ماهرون بتنفيذها، وذلك ليس من أجل توليد الانطباع بالحقيقة لدى الجمهور أو المثلين على حد سواء، بل من أجل أن نقدم لهم جميعا، إكسسوارات جميلة بكل بساطة.

## V

ولننتقل من كل هذا إلى أسلوب أو طريقة التمثيل، إننا نعتقد، مع أرسطو، أن الحكاية (الرواية) هي قلب أو مركز المأساة، حتى لو انفصلنا عنها، عندما يتعلق الأمر بتحديد النهايات التي ستؤول إليها الحكاية تلك عند تمثيلها.

فالحكاية يجب ألا تستخدم ببساطة كنقطة انطلاق للاقتحامات المختلفة في ميدان علم النفس، أو في بعض

الميادين الأخرى، إذ يجب أن تحتوي على كل عناصر المسرحية، وأن يتحقق كل شيء لمصلحتها، أي بمجرد أن تروى الحكاية، فإن كل شيء يكون قد قيل.

أما وضعية الشخصيات وتنقلاتهم وتحركاتهم، فيجب أن تروي الحكاية أيضا (والتي هي تسلسل للأحداث). وهنا تكمن مهمة الممثل، فالأسلبة التي تجعل من تمثيله فنا، يجب ألا تحذف منه ما هو طبيعي؟ بل على العكس، أن تعززه، لأن الطبع الذي يطفو فجأة على السطح، والإلقاء الذي يصدم بتكلفه، يشكلان مساوئ كافية.

وأن نؤسلب فن التمثيل، يعني أن نجعل ما هو طبيعي يبرز دون تحجيم، وذلك لهدف وحيد، بأن نظهر للجمهور الذي هو شريحة من المجتمع، ما هو مفيد في الحكاية، من أجل فائدة المجتمع ذاك. إن «عالم الشاعر» لا تجب معالجته كعالم مغلق وتعسفي، كما لو أن له «منطقه الخاص به»، إذ يجب بالمقابل، أن نكشف عن العناصر التي يستعيدها من العالم الواقعي، وأن نجعلها في حجمها الطبيعي. إن «كلام الشاعر» ليس مقدسا إلا بقدر ما يكون حقيقيا. فالمسرح ليس في خدمة الشاعر، إنه في خدمة المجتمع.

## VI

ومن أجل تطويع (إخضاع) التمثيل للحكاية، فإننا قد أعطينا للممثلين إبان التمارين أشعار ربط (٤)، تقودهم أو تخوّلهم اتخاذ وضع الرواة.

<sup>(</sup>٤) وتسمى أبيات من الشعر لعمل الارتباط ما بين الحدث التمثيلي والحدث الروائي في الحكاية (المترجم).

وقبل الدخول لأول مرة في مساحة التمثيل المسرحي، قال مفسر دور آنتيجون (وأيضا قد سُمِعَ وهو يقول هذا الكلام خلال التمارين اللاحقة بواسطة مدير خشبة المسرح):

«ولكن آنتيجون، ابنة أوديب، قد ذهبت ومعها جرّتها

تجمع التراب لكي تغطي به جسد بولينيس

الذي ألقى به الطاغية، في ثورة غضب، للكلاب وكواسر الطير» وطريقة تقديم مسرحية آنتيجون عام ١٩٤٨، أسست لطراز من هذا القبيل (المترجم).

أما مفسر دور إيسمين، فقال قبل ولوج الخشبة:

«أما إيسمين، أختها، فقد وجدتها تجمع التراب»

وقبل بيت الشعر الأول، قال أيضا مفسر دور آنتيجون:

«وبكت آنتيجون مصير أخويها، بمرارة».

وهكذا، فإن الحوار والحدث المدخلين بهذه الطريقة، قد جاءا لتبيان ما كان قد قيل، أما التحول الكلي للممثل باتجاه الشخصية التي يمثلها فلم يكن ممكنا: لأن المثل كان دوره محصورا في الإبانة.

إن أبيات الشعر كصلة وصل، هي التي كانت بمنزلة المفاتيح إزاء صور التمثيل المسرحي، مما سيستوجب فصلها عنها من أجل جعلها في دورها الحقيقي.

أما بالنسبة إلى الأقنعة التي استخدم من أجلها الكثير من المساحيق فقد كان عليها هي أيضا أن تعبر عن شيء ما كالتغييرات السيئة التي تحدثها طبيعة الأوامر على تعابير الوجوه. ولم يكن النجاح كليا، كما اتضح من الصور الفوتوغرافية، وكان إيقاع التمثيل سريعا جدا.

## VII

إن دراسة «الطراز» (المثال) الحالي، قد أصبحت أكثر صعوبة، على أي حال، بسبب اشتمالها على عدد لا بأس به من العناصر الطارئة أو العرضية والمؤقتة، مما يجدر بنا تأكيدها أو نفيها كما هي. ويجب أن نذكر من بين هذه العناصر: الألعاب التي تظهر هيئة الوجه (السحنة)، التي يختبئ وراءها الممثلون (عدا هيلين فايجل) من أجل أن ينسحبوا من أدوارهم، عند الانتهاء منها، بطريقة أو بأخرى.

ولدينا هنا، مزيج معقد من الأساليب والطرائق يهيمن على مسارحنا في هذه الأيام، إن عصرنا الذي هو عصر التنزيلات والتصفيات، يعرض مؤلفات لكل الأزمنة ولكل البلدان، ويضع تصورا من أجلها لجهة طرائق التمثيل الأكثر تنوعا، بينما هو لا يمتلك، بالمقابل، طريقة خاصة به.

ومن الطبيعي أن تظل هذه الجهود غير مجدية، وسوف يكون لنا الحق، خلال التمثيل المسرحي ذاته، في مشهد من الباتوس السمعي الذي لن يستطيع حتى «إيشيل» Eschyle لعبه، وفي مشهد من البدي لن يستطيع حتى «إيشيل» GOZZI لعبه، وفي مشهد من المشهدية الرائعة التي قد تجعل «جوزي» GOZZI لا يطاق. وفي المقابل، فإنه من البدهي أن يلجأ كل ممثل للتمثيل من خلال أهداف مختلفة كليا. إن طبيعة هذه الأمور التي تبعث على الأسف، كان لها نتائجها المفجعة في المجال الحقيقي «للطراز» (للطريقة)، أي في مجال الأوضاع والتوزيع في المكان. وبما أن لكل شيء حسابه، فإن التوزيع في المكان قد كان مشغولا بعناية، إذ إن تناسقا كبيرا في التقلات الشخصيات والمجاميع قد حافظ على أهمية الحركات. وبالمحصلة فإن الإخراج يعطي معنى دراموتورجيا (علم فن المسرحة)

لمختلف المجاميع، وأيضا للمسافات التي تفصل ما بين الشخصيات، ما دام الممثل الواحد يستطيع، وبحركة واحدة، أن يبدل كل الموقف. ولسوف نلاحظ ميلا إلى إبراز حجم ابتكارات المخرج والممثلين، بقدر ما هي أفكار «مسرحية». أوليس هذا منطقيا بأن تختفي كل المعايير في هذا المجال بطريقة نجد معها أن لا أحد استطاع أن يميز بين ما قد جرى تقديمه بعظمة، وما جرى تقديمه مدثرا بالصغائر؟ وبالنسبة إلى هذه النقطة، كما هي الحال بالنسبة إلى غيرها من النقاط، فيجب أن نعير الاهتمام بشكل أساسي، لكل ما يحمل إرادة البحث والاختلاف، في دراستنا لإعادة البناء والصياغات لملاحظاتنا الأساسية. إذ إن ما يهم هنا، فقط، هو أن ندخل إلى فننا الدرامي الكثير التعقيد. إنه فن مجتمع على عتبة الأفول والانحطاط، فن يرضى بالعموميات.

وتبقى كلمة أخيرة: قد نجد أن هذه التجربة لم تكن على قدر كاف من الإتقان. لكن يجب ألا نستنتج من ذلك أنها قابلة لأن نهملها، وقد نخطئ أيضا في حال لم نأخذ منها النفع الذي قدمته، بسبب الخشية من أنها لم تؤد إلى ترك كل الممارسات التقليدية. فإذا ترك هذا الأمر ببساطة، فإن المسرح سيصبح تبسيطيا. إن فن الرقص يبلغ الذروة عندما يخرج الراقص من المجموعة، وليس ضروريا أبدا الاشتغال على هذه «الطرز» أو الطرائق، بجدية تتطلبها فيه طرق تمثيل أخرى.

ويمكننا أن نعتبر هذه النماذج، بطريقة ما، كأنها تتزاوج وتنتمي إلى بيان قديم قيثاري الشكل، وكثير الاعتدال.

بريشت - نيهير نص فرنسي (جيرالد إيرالين وجان تايور)

## مدخل جديد إلى مسرحية «آنتيجون» (\*)

دخول المعلين الذين يؤدون أدوار كريون وآنتي جون والعراف تريزياس، وهذا الأخير الواقف بينهما، يلتفت نحو المشاهدين ليقول: أيها الأصدقاء

قد تفاجأون بالكلام الرفيع

لهذه القصيدة العتيقة منذ آلاف السنين

والتي حفظناها عن ظهر قلب

والموضوع الذي كان عزيزا جدا على السامعين

ومألوفا لديهم

يبقى مجهولا بالنسبة إليكم

إذن، فاسمحوا لنا أن نقدمه أمامكم ونعرضه عليكم.

ها هي آنتيجون، ابنة أوديب، آنتيجون الأميرة.

وهنا كريون، خالها، طاغية مدينة طيبة

وأنا تيريزياس العراف. والذي ترونه هناك،

قد قاد معركة نهب وسلب واغتصاب ضد آرجوس البعيدة.

أما هذه المدينة التي لم تقبل بالفعلة اللاإنسانية، فقد دمرت.

لكن حربه التي تستحق أن توصم باللا إنسانية، قد تحولت إلى طامة كبرى. أما آنتيجون، العادلة التي لا يمكن تطويعها، فقد تفانت في تقديم التضحيات من أجل شعبها، شعبها المستعبد، وبفضلها وضعت الحرب أوزارها.

إننا نتوسل إليكم أن تتذكروا أفعالا مشابهة، قد تمت في ماض ليس ببعيد، أو أن تتاسوا أحداثا مشابهة أيضا.

<sup>(\*)</sup> لقد كتب هذا المدخل الجديد في العام ١٩٥١ من أجل عرض «جريز» Greiz.

والآن سوف تروننا، نحن الممثلين، ندخل تباعا هنا، في مجال التمثيل المسرحي، حيث سطعت في السابق، وتحت جماجم الحيوانات، ضحايا الثقافات البربرية، شمس الإنسانية، وطلعت مستقيمة وكبيرة في عتمة الأزمنة الحالكة. (يتجه الثلاثة نحو الخلف، بينما يدخل باقي المثلين إلى خشبة المسرح).

## ملاحظات على الاقتباس(\*)

تعتبر مسرحية «آنتيجون» لسوفوكليس، من بين أهم قصائد العالم الغربي، والسؤال الذي يطرح نفسه على أي حال هو معرفة مدى تقبل هذه القصيدة من قبل جمهور له حياته ومفاهيمه المختلفة كليا. لقد كان الإنسان، بالنسبة إلى القدماء، مستسلما بشكل أعمى للقدر، إذ ليس له من قدرة عليه. ولقد انطلق مقتبس هذا العمل، برتولد بريشت، من مفهوم مختلف: فاعتبر أن قدر الإنسان، هو الإنسان بحد ذاته، ويمثل ذلك تغييرا مهما تستوعبه القصيدة النثرية القديمة بسهولة ما دام هذا التغيير استند على واقعية مطلقة وما دام صاغ مادة إيجابية تلقاها الشاعر عبر قصص التراث، وبخاصة قصة سقوط العائلة الملكية لأوديب، وذلك من خلال معرفة عميقة وعملية للإنسان وتجربة سياسية واسعة.

ولقد اكتمل هذا السقوط فصولا في غمرة حرب النهب والسلب. إذ ان الفظائع التي مارستها العائلة الحاكمة، في مثل هكذا حرب، ضد الشعب، قد جعلت بعض أبناء تلك العائلة يقفون في صفه. فانتفض هؤلاء الأبناء وثاروا. وقد أدى الضعف الذي نتج عن تلك الانتفاضة في الداخل إلى انتصار العدو الذي هوجم بضراوة. لقد كان الطاغية في حاجة ماسة إلى انتصار سريع من أجل أن يتفرغ للخلاص من المعارضة التي فوجئ بها داخل المنزل العائلي. فدفع بأعداد هائلة من فرقه العسكرية في حرب أتت في غير أوانها. ولم تستطع تلك الفرق، التي دبت الفوضى في صفوفها بسبب العصيان والتمرد، أن تقف في وجه شعب بأكمله من الرجال والنساء والأطفال، يدافع عن وطنه.

<sup>(\*)</sup> وضعت هذه الملاحظات من أجل إخراج مسرحية آنتيجون في Greiz في ألمانيا، عام ١٩٥١.

وثارت آنتيجون ضد الطاغية كريون، واكتسبت حركتها قيمة أخلاقية كبرى تنبع من عدم ترددها في تعريض شعبها لخطر الهزيمة في حرب النهب والسلب عبر العصيان العلني، يحركها دافع إنساني عميق.

وهنا لا بد لنا من تسجيل الملاحظات التالية إزاء التعديلات التي لحقت بالقصيدة النثرية القديمة:

إن الحرب ما بين طيبة وآرجوس قرئت من وجهة نظر واقعية. وذلك لأن الهدف من هذه الحرب هو السيطرة على مناجم الحديد في آرجوس... التي كانت تزود رجال آرجوس ومقاتليها بعراب جيدة. وغدت المعركة أكثر ضراوة، وطالت الحرب التي لم يتوقع لها كريون أن تطول، مما حدا بالطاغية لاستصدار نظام شديد القسوة: فانفجر العصيان. وخسر كريون الحرب لأنه اضطر للقتال على جبهة الخارج وجبهة الداخل. أما العراف تيريزياس، الذي يتقاسم الأسرار ومشاريع الآلهة، كما هي حاله بحسب القصيدة أو النص القديم، فإنه أصبح بحسب الاقتباس الجديد رجلا بمقدوره أن يلاحظ: لقد وجد نفسه مباشرة في وضع المرشد والواعظ.

ونتيجة للتعديلات التي أدخلها المقتبس على الجوقات التي تسمح بالتعبير عن أفكار جديدة، فإن جلسة واحدة لن تكفي لفهمها، ولا لفهم الكثير من مقاطع القصيدة النثرية، ولقد حملت أجزاء بكاملها صوت أو نبرة الألغاز التي يلزمها الحلول. لكن الروعة لا تلبث أن تأتي بالضبط من تلك الجوقات التي ما لبثت أن غاصت في الدراسة والتفكير، لتضفى بشكل مستمر، عددا لا بأس به من

الجماليات. إن هذه الصعوبة التي تبعث على الفرح الشديد في حال التغلب عليها، لم يستطع الاقتباس الجديد إزالتها، مع أن مسرحية آنتيجون، قد حظيت – لحسن الحظ – بأحد المترجمين الذي يعتبر أحد أكبر الفنانين باللغة الألمانية، ألا وهو: هولدرلاين، Hölder Lin.

## الجوقة الأولى (ص ٢٧)

الإنسان خارق بعظمته، عندما يخضع الطبيعة لإرادته لكنه يغدو وحشا خارقا، عندما يستعبد أخاه الانسان.

## الجوقة الثانية (ص ٣٨)

إنذار للمتسلطين بعدم الإفراط في الظلم. إن الناس الذين حرمناهم من حقهم في الإنسانية عن طريق العنف، يثورون الآن ويدوسون ظالميهم بأقدامهم.

إن بذرة الانهيار تنمو في عائلة أوديب منذ زمن بعيد. لكن الصرح الملكي لا يمكن له أن ينهار دون أن يتسبب انهياره في الكثير من الضحايا.

(والكورس هنا يفكر في مصيره الشخصي).

## الجوقة الثالثة (ص ٤٥)

قصيدة من أجل تمجيد الإله باقوس، إله الملذات، عظيمة قدرته على بني البشر، إنه لا يتورع عن المطالبة بحقوقه حتى في زمن الحرب، ويزرع الفرقة بين العائلات، ونداؤه للملذات لا يقاوم. فالناس لا يستطيعون السيطرة على نفوسهم، حقيقة الأمر، إنه يجبرهم على حني رقابهم تحت نير العبودية، بقصد التلذذ. وحتى في البحار العاتية، يبقى هذا التعطش للملذات تحت رحمة سفينة متداعية. إن الإله باقوس يمزج بين الأجناس كلها بفعل تبدلات

عواطف الشهوة. ومع ذلك فهو ليس إلها صارما: إنه صديق المجتمع، ويمكن الوفاق معه.

## الجوقة الرابعة (ص ٤٩)

لقد ذمت آنتيجون القدماء، وهي في طريقها إلى مكان العبادة، لعدم ثورتهم في وجه الطاغية، وتوقعت نهاية فظيعة للمدينة: وها هي الجوقة الآن، تؤاخذها بدورها لمهادنتها الجور طويلا. فهي أكلت الخبز المحترق بنار العبودية، وبقيت جالسة دون حراك داخل أسوار الطاغية.

إن العنف الذي مارسته عائلة أوديب قد ارتد عليها، وهنا فقط أفاقت آنتيجون من غفوتها.

## الجوقة الخامسة (ص ٦١)

ومع اقتراب الموت أكثر فأكثر من أهل طيبة، فقد ابتهلوا مرة أخرى للإله باخوس، إله مدينتهم. إنهم يعترفون بأنهم قد أساءوا إلى إله الملذات وإلى الإله الهادئ المسالم.

في تاريخ الأدب لا تعد هذه الاقتباسات من الاستثناءات، فقد اقتبس جوته Gothe بتصرف، آفيجينيا ليوريبيدس، وكلايست لانفيتريون Gothe للوافيتريون Kleis't L'Amphy, trion لموليير. إن هذه الاقتباسات لا تنقص أبدا من المتعة التي كانت قد أتاحتها المؤلفات الأساسية. إن هذه المتعة سوف تصبح، بفضل تربية الحس التاريخي والذوق الفني، متعة قطاعات كبيرة من المجتمع، في المستقبل القريب.

بريشت: (نص باللغة الفرنسية: موريس رينيو) Maurice Regnaut



## المترجم في سطور

- د. مشهور مصطفى: مخرج ومؤلف وممثل وناقد وباحث اجتماعي.
  - من مواليد لبنان، العام ١٩٥٤.
- حاصل على شهادة الدكتوراه في الفنون المسرحية والسينمائية. جامعة
- السوربون الثالثة باريس فرنسا .
   شهادة الدكتوراه في علم الاجتماع، جامعة جوسيد، باريس سابقا فرنسا .
- و يعمل أستاذا مساعدًا في قسم التمثيل والإخراج في معهد الفنون الجميلة،
   الجامعة اللبنانية. كما درس في المعهد العالي للفنون المسرحية − الكويت.
  - مؤسس فرقة مسرح التور، العام ١٩٨٧. .
  - عضو نقابة ممثلي المسرح والسينما والإذاعة والتلفزيون، لبنان.
    - أخرج أكثر من ثلاً ثين عملًا مسرحيا منذ العام ١٩٧٤.
- ألف واعد وأخرج المديد من المسلسلات الإذاعية الدرامية والثقافية والاجتماعية.
- شارك رسميا ومثل لبنان في أكثر من مهرجان مسرحي دولي من خلال أعمال مسرحية، وحصل على تنويهات وجوائز، كما شارك في لجان تحكيم، وندوات تطبيقية في أكثر من مهرجان مسرحي عربي ودولي.
  - وشارك أيضا في أكثر من ندوة في علم الاجتماع في لبنان وخارجه.
- له المديد من الأبحاث والدراسات والمقالات في مجالي المسرح والسينما، منشورة في مجلات فكرية ودوريات.
- حاز على شهادات تقدير في مهرجان رواد العرب، القاهرة العام ١٩٩٩ عن الإخراج، ومن المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب – الكويت.

#### أ. مصطفى بزون،

- من مواليد ١٩٦٣ لينان.
- حاصل على شهادة الدراسات الجامعية في اللغات الأجنبية التطبيقية جامعة بوردو - فرنسا - يونيو ١٩٩٠. ودبلوم مترجم تحريري من مدرسة الملك فهد العليا للترجمة - يونيو ١٩٩٣.
- يعمل محررا في وكالة الأنباء الكويتية (كونا) منذ العام ١٩٩٤. كما عمل محررا ومترجما في جريدة نداء الوطن اللبنانية من سبتمبر ١٩٩٣ وحتى أبريل ١٩٩٤ ومترجما في مكتب ركالة للترجمة - طنجة، المغرب، ١٩٩٢. ومترجما في الجمعية العامة للأمم المتحدة ومجلس الأمن من سبتمبر إلى ديسمبر ٢٠٠٤.
  - من منشوراته:
- بحث في الترجمة حول مصطلحات الحالة المدنية في المغرب ولبنان (دراسة مقارنة).
  - ترجمة الدستور الكويتي إلى اللغة الفرنسية.
- ترجمة كتاب المختار في مجاري البحار، لصاحبه عيسى عبدالله العثمان إلى
   اللغة الفرنسية.
- ترجمة الورقة الكويتية إلى مؤتمر المرأة في الصين، كما أن له عدة مقالات منشورة في المجلات السياسية والاقتصادية والثقافية بلغات العمل الثلاث: العربية - الفرنسية - الإنجليزية.

## المرابع في سلور

## أسماء وكلاء التوزيع

#### الأردن

وكالة التوزيع الأردنية عمان ص. ب ٣٧٥ عمان ١١١١٨ ت: ٤٦٣٥١٥١ – فاكس ٤٦٣٥١٥٢

#### مملكة البحرين

مؤسسة الهلال لتوزيع الصحف ص. ب ۲۲۶ / المنامة ت: ۲۹٤۰۰۰ - فاكس ۲۹۰۰۸۰

#### سلطنة عمان

المتحدة لخدمة وسائل الإعلام مسقط صب ٣٣٠٥ - روي الرمز البريدي ١١٢ ت: ٢٠٨٩٦ - فاكس ٧٠٦٥١٢

#### دولة قطر

دار الشرق للطباعة والنشر والتوزيع الدوحة ص. ب ٣٤٨٨ ت: ٤٦٦١٦٩٥ – فاكس ٤٦٦١٨٩٥

#### الجزائر

المتحدة للنشر والاتصال ۲۳۸ شارع في دو موبسان الينابيع بئر مراد رايس – الجزائر ت: ٤٤٧٦١٦ – فاكس ٢٠٤٢٦٦

#### دولة فلسطين

وكالة الشرق الأوسط للتوزيع القدس / شارع صلاح الدين ١٩ ص. ب ١٩٠٩ ت: ٢٣٤٢٩٥٥ – فاكس ٢٣٤٢٩٥٥

#### جمهورية السودان

مركز الدراسات السودانية الخرطوم ص. ب ١٤٤١ هاتف ٤٨٨٦٣١

#### نبويورك

MEDIA MARKETING RESEARCHING 25-2551 SI AVENUE TEL: 4725488 FAX: 4725493

#### لندن

UNIVERSAL PRESS & MARKETING LIMITED. POWER ROAD. LONDON W 4 SPY. TEL: 020 87423344

#### الكويت

درة الكويت للتوزيع شارع جابر المبارك- بناية النفيسي والخترش ص. ب ۲۹۱۲٦ الرمز البريدي ۱۳۱۰۰ ت: ۲٤۱۷۸۱۰/۱۱ – هاكس ۲٤۱۷۸۰۰

#### دولة الإمارات العربية المتحدة

شركة الإمارات للطباعة والنشر والتوزيع .بي، هاتف: ۲۹۱۸۳۰۱/۲/۳ – فاكس: ۳۹۱۸۳۵٤/۵٫۱ مدينة دبى للإعلام – ص.ب ۱۰٤۹۹ دبى

#### السعودية

الشركة السعودية للتوزيع الإدارة العامة – شارع الستين – صب ١٣١٩٥ جدة ٢١٤٩٢ هاتف: ٦٥٣٠٩٠٩

#### سورية

المؤسسة العربية السورية لتوزيع المطبوعات ص. ب - ١٢٠٣٥ ت: ٢١٢٢٥٩٧ / هاكس ٢١٢٢٥٢٢

#### جمهورية مصرالعربية

مؤسسة الأهرام للتوزيع شارع الجلاء رقم ۸۸ – القاهرة ت: ۷۹۹۲۳۲ – فاكس ۷۳۹۱۰۹۲

#### المغرب

الشركة الشريفية للتوزيع والصحف الدار البيضاء ص. ب ١٣٦٨٢ ت: ٤٠٠٢٢٣ – فاكس ٢٤٠٤٠٣١

#### تونس

الشركة التونسية للصحافة تونس - ص. ب ٤٤٢٢ ت: ٣٢٢٠٩ - فاكس ٣٢٢٠٩٤

#### لبنان

الشركة اللبنانية لتوزيع الصحف والمطبوعات بيروت ص. ب ٦٠٨٦ - ١١ ت: ٣٧١٩١٠ - فاكس ٣٦٦٦٨٣

#### اليمن

القائد للتوزيع والنشر ت: ۲۰۱۹۰۹/۲ – فاكس ۲۰۱۹۰۹/۲/۳

## الفهرس

| - القدمة                                                               | ٥   |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| - تسلسل تاریخی عند بریشت                                               | 24  |
| -«أنتيجون»سو <b>فوكليس</b>                                             | 24  |
| - الشخصيات . ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ                       | ٤٤  |
| <u>ـ مدخل . ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ </u>                   | 20  |
| - المسرحية                                                             | ٥.  |
| - الاستخدام الحر للطراز                                                | 44  |
| - مدخل جديد إلى مسرحية «أنتيجون» ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ | ۲.۱ |
| ملاحظات على الاقتباس                                                   | ۸۰۱ |

# اثراع ايوالية

### مسرحية «آنتيجون»

يسعد سلسلة «إبداعات عالمية» أن تقدم لقرائها، في هذا العدد، نموذجا من أعمال المسرح الكامل، من خلال مسرحية «آنتيجون»، للكاتب برتولد بريشت. وهي اقتباس عن مسرحية «آنتيجون» لسوفوكليس، التي يؤكد فيها الكاتب نظريته في المسرح التغريبي.

تحكي المسرحية قصة حرب شنها كريون ، حاكم مدينة طيبة، على مدينة آرجوس، بهدف الاستيلاء والسيطرة على مناجم الحديد بها، حتى يؤمن تزويد مقاتليه بعراب جيدة. لقد غدت المعركة أكثر ضراوة، وطالت الحرب أكثر مما كان يتوقع كريون، وانفجر العصيان في صفوف مقاتليه، وتمرد بعضهم على الحرب، وعلى كريون نفسه، ما أدى إلى خسارة الحرب ضد آرجوس، وضياع طيبة.

لقد استطاع بريشت إعادة صياغة مسرحية «آنتيجون»، مع إضفاء بعض المتغيرات التي تواكب عصره، وتعبر عن فلسفة مسرحية أو سياسية أو أخلاقية في هذا العصر. كما حرص بريشت على التركيز على كل ما هو أساسي في الصراع للوصول إلى الهدف الرئيسي منه.

إن الآلية التي تعتمدها فلسفة الكاتب بالنسبة إلى النظرية الجدلية، وإلى التاريخ، هي ذاتها التي تحكم فلسفة المسرحية في الإحلال تدريجيا، مكان مفهوم المسرح الملحمي، مفهوم المسرح الجدلي، أو مفهوم الجدل على المسرح، وهذا بالضبط ما أثر في بنية نص مسرحية آنتيجون وحواراتها لتلائم الهدف.

كما نود القول إن شاعرية الكاتب بريشت أضافت كثيرا إلى شاعرية سوفوكليس، مؤلفها الأساسي في العصر اليوناني، ولكن بلغة جديدة.

ردمك : 2 - 154 - 0 - 99906 رقم الإيداع : 2005/00002